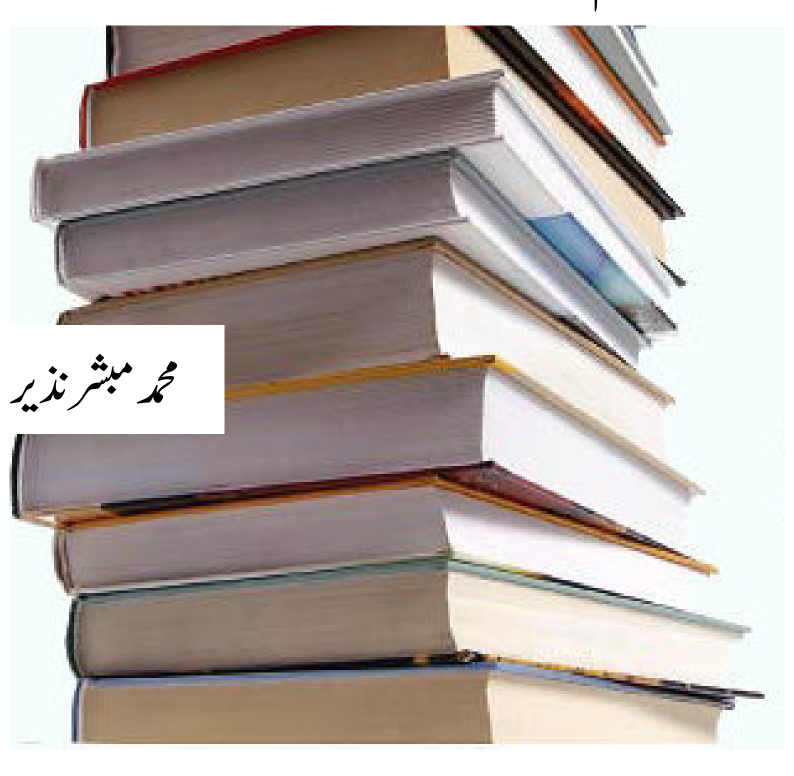


# علوم الحريث: أيك تعارف



# علوم الحديث: أيك تعارف

محمد مبشر نذير

اس کتاب کے زیادہ تر ابواب ڈاکٹر محمود طحان کی "تیسیر مصطلح الحدیث" سے ماخو ذہیں۔

March 2008

# فهرست

| 9  | ويباچيه                                                     |
|----|-------------------------------------------------------------|
|    | حصه اول: تعارف                                              |
| 13 | يونٹ 1: علوم الحديث كا تعارف                                |
| 13 | سبق 1: تدوین حدیث کی تاریخ (History of Hadith Compilation)  |
| 16 | سبق2: احادیث کی چھان بین کے طریقے                           |
| 21 | سبق 3: حدیث کی چھان بین اور تدوین پر جدید ذہن کے سوالات (1) |
|    | سبق4: حدیث کی چھان بین اور تدوین پر جدید ذہن کے سوالات (2)  |
| 28 | سبق 5: دور جدید میں حدیث کی خدمت کی کچھ نئی جہتیں           |
| 29 | سبق6: علوم حدیث کی اہم اور مشہور کتب                        |
|    | سبق7: علم المصطلح كي بنيادي تعريفات(1)                      |
|    | سبق8: علم المصطلح كى بنيادى تعريفات(2)                      |
|    | سبق 9: كتب حديث كاايك تعارف                                 |
| 42 | سبق 10: مشهور محد ثین کا تعارف                              |
| 46 | حصه دوم: خبر (حدیث)                                         |
| 47 | يونث 2: خبر كى اقسام                                        |
|    | سبق 1: تاریخی معلومات کے حصول کے ذرائع                      |
|    | سبق2: خبر متواتر                                            |
|    | سبق 3: خبر واحد                                             |
|    | سبق 4: خبر مشهور                                            |
| 55 | سبق 5: خبر عزیز                                             |

| 57  | سبق6: خبر غریب (اکیلے شخص کی خبر)                                         |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| 60  | يونك 3: خبر مقبول                                                         |
|     | ''<br>سبق1: خبر واحد کی قوت ( قابل اعتماد ہونے ) کے اعتبار سے اس کی تقسیم |
|     | سبق2: صیح حدیث (1)                                                        |
|     | سبق3: صیح حدیث (2)                                                        |
|     | سبق4: حسن حديث                                                            |
| 74  | سبق 5: صحیح لغیره                                                         |
| 75  | سبق6: حسن لغيره                                                           |
| 76  | سبق7: خبر واحد جسے شواہد و قرائن کی بنیاد پر قبول کیاجائے                 |
| 77  | سبق8: مُحَكَم اور مُختَلِف حديث                                           |
| 80  | سبق9: ناسخ اور منسوخ حدیث                                                 |
| 82  | يونك 4: خبر مر دود (مستر دشده خبر)                                        |
| 82  |                                                                           |
|     | سبق2: ضعیف حدیث                                                           |
|     | سبق 3: اسقاط سند کے باعث مستر د کر دہ حدیث                                |
| 88  | سبق4: معلق حديث                                                           |
| 90  | سبق 5: مُر سَل حديث                                                       |
| 93  | سبق6: مُعْضَل حديث                                                        |
| 94  | سبق7: مُنقطع حديث                                                         |
| 96  | سبق8: مُدَلَّس حديث                                                       |
|     | سېق9: مُرسَل خفي                                                          |
| 103 | سېق10: مُعَ نَعَن اور مُؤنَن احاديث                                       |
| 106 | سبق 11: راوی پر الزام کے باعث مر دود حدیث                                 |
| 108 | سبق 12: موضوع جديث                                                        |

| 112        | سبق 13: متر وك حديث                                      |
|------------|----------------------------------------------------------|
| 113        | سبق 14: "مُنكَر" حديث                                    |
| 116        | سبق 15: مُعَلَّل حديث                                    |
| 119        | سبق 16: نامعلوم راوی کی بیان کر دہ حدیث                  |
| 121        | سبق 17: بدعتی راوی کی بیان کر ده حدیث                    |
| 123        | سبق 18: کمزور حفاظت والے راوی کی بیان کر دہ حدیث         |
| ثث         | سبق 19: ثقه راویوں کی حدیث سے اختلاف کے باعث مر دود حدیر |
| 124        | سبق20: مُدرَج حديث                                       |
| 129        | سبق 21: مُقلُوب حديث                                     |
| 131        | سبق22: "المَزيد في مُتصل الاسانيد" حديث                  |
| 133        | سبق 23: "مضطرب" حديث                                     |
| 133<br>136 | سبق 24: "مُصحَّف" حديث                                   |
| 139        |                                                          |
| ، تقسيم    | یونٹ 5: مقبول ومر دود دونوں قشم کی احادیث پر مشتمل       |
|            | سبق1: نسبت کے اعتبار سے حدیث کی تقسیم                    |
| 143        | سبق2: "مَر فُوع" حديث                                    |
| 144        | سبق3: "مَوتُوف" حديث                                     |
| 148        | سبق4: "مُقَطُوع" حديث                                    |
| 150        | سبق5: "مُسنَد" حديث                                      |
| 150        | سبق6: "مُتَطِّل" حديث                                    |
| 151        | سبق7: زيادات الثقات                                      |
| 155        | سبق8: اعتبار،متابع،شاهد                                  |

| 158 | حصه سوم: جرح و تعدیل                                  |
|-----|-------------------------------------------------------|
| 159 | یونٹ 6: راوی اور اسے قبول کرنے کی شر ائط              |
| 159 | سبق1: جرح وتعديل كاتعارف                              |
| 160 | سبق2: راوی کے قابل اعتماد ہونے کی شر ائط              |
| 162 | سبق 3: جرح وتعدیل سے متعلق چنداہم مباحث               |
| 167 | یونٹ 7: جرح و تعدیل سے متعلق تصانیف                   |
| 167 | سبق1: جرح و تعدیل سے متعلق تصانیف                     |
| 170 | یونٹ 8: جرح و تعدیل کے درجات (Levels)                 |
| 170 | سبق1: جرح وتعدیل کے بارہ در جات                       |
| 170 | سبق2: تعدیل کے مراتب اور اس سے متعلق الفاظ            |
| 172 | سبق 3: جرح کے مراتب اور اس سے متعلق الفاظ             |
| كار | حصہ چہارم: روایت،اس کے آداب اور اس کے ضبط کاطریق      |
| 175 | يونٹ 9: ضبط روايت                                     |
| 175 | سبق1: حدیث کوحاصل، محفوظ اور روایت کرنے کاطریق کار    |
| 177 | سبق2: حدیث کوحاصل کرنے کے مختلف طریقے                 |
|     | سبق3: کتابت حدیث اور حدیث سے متعلق تصانیف کا طریق کار |
| 191 | سبق4: روایت حدیث کاطریق کار                           |
| 194 | سبق5: غريب الحديث                                     |
| 196 | يونٹ 10: آدابروايت                                    |
| 196 | سبق1: محدث کے لئے مقرر آداب                           |
| 198 | سبق2: حدیث کے طالب علم کے لئے مقرر آداب               |

| 200 | حصه پنجم: اسناد اور اس سے متعلقه علوم              |
|-----|----------------------------------------------------|
| 201 | يونٹ 11: اسناد سے متعلق اہم مباحث                  |
| 201 | سبق 1: عالی اور نازل اسناد.                        |
| 204 | سبق2: مسلسل                                        |
| 207 | سبق 3: اکابر کی اصاغر سے حدیث کی روایت             |
| 209 | سبق4: باپ کا بیٹے سے حصول حدیث                     |
| 210 | سبق 5: بیٹے کاباپ سے حصول حدیث                     |
| 211 | سبق6: مُدَ بَعِجُ اور روايت الأقران                |
| 212 | سبق 7: سابق اور لاحق                               |
| 214 | يونث 12: اساءالرجال(راويوں كاعلم)                  |
| 214 | سبق 1: صحابه کرام                                  |
| 219 | سبق2: تابعين                                       |
| 221 | سبق 3: راویوں میں رشتہ                             |
|     | سبق4: متفق اور مفترق راوی                          |
| 223 | سبق 5: مُو تلفِ اور مختلِف راوی                    |
| 225 | سبق6: متثابه راوی                                  |
| 226 | سبق 7: مُهمَل راوی                                 |
| 227 | سبق8: منُبَهَم راوی                                |
|     | سبق 9: وُحدان راوي                                 |
| 230 | سبق10: راویوں کے مختلف نام،القاب اور سنیتیں        |
| 231 | سبق 11: راویوں کے منفر د نام،صفات اور کنیت         |
| 232 | سبق 12: کنیت سے مشہور راویوں کے نام                |
| 233 | سبق 13: القاب                                      |
| 235 | سبق 14: له سروالد ، کرعلاوه کسی اور سیرمنسویپ راوی |

| 236                                                       | سبق 15: کسی علاقے ، جنگ یا پیشے سے منسوبراوی                                                                                                                                                                |
|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 237                                                       | سبق16: راولوں سے متعلق اہم تاریخیں (Dates)                                                                                                                                                                  |
| 239                                                       | سبق 17: حادثے کا شکار ہو جانے والے ثقہ راوی                                                                                                                                                                 |
| 240                                                       | سبق 18: علماءاور راویوں کے طبقات                                                                                                                                                                            |
| 241                                                       | سبق 19: آزاد کر ده غلام                                                                                                                                                                                     |
| 243                                                       | سبق 20: ثقه اور ضعیف راوی                                                                                                                                                                                   |
| 244                                                       | سبق 21: راویوں کے ممالک اور شہر                                                                                                                                                                             |
| 246                                                       | حصه ششم: حدیث کو پر کھنے کا درایتی معیار                                                                                                                                                                    |
|                                                           |                                                                                                                                                                                                             |
| 247                                                       | يونك 13: درايت حديث                                                                                                                                                                                         |
| 247                                                       |                                                                                                                                                                                                             |
| <ul><li>247</li><li>248</li></ul>                         | <br>سبق1: درایت حدیث کا تعارف<br>سبق2: شاذ حدیث                                                                                                                                                             |
| <ul><li>247</li><li>248</li></ul>                         |                                                                                                                                                                                                             |
| <ul><li>247</li><li>248</li><li>249</li></ul>             | <br>سبق1: درایت حدیث کا تعارف<br>سبق2: شاذ حدیث                                                                                                                                                             |
| <ul><li>247</li><li>248</li><li>249</li><li>251</li></ul> | سبق1: درایت حدیث کا تعارف<br>سبق2: شاذ حدیث<br>سبق3: علم و عقل کے مسلمات کے خلاف حدیث                                                                                                                       |
| <ul><li>247</li><li>248</li><li>249</li><li>251</li></ul> | سبق 1: درایت حدیث کا تعارف<br>سبق 2: شاذ حدیث<br>سبق 3: علم و عقل کے مسلمات کے خلاف حدیث<br>سبق 4: حدیث کاسیاق وسباق اور موقع محل<br>سبق 5: حدیث کو تمام متعلقه آیات واحادیث کے ساتھ ملا کر سمجھنے کی اہمیت |

# ويباجيه

پچھلی صدی میں جدید تعلیم یافتہ طبقے میں سے بعض افراد کو یہ غلط فہمی لاحق ہو گئی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی احادیث ہم تک قابل اعتاد ذرائع سے نہیں پپنچی ہیں۔اس غلط فہمی کے پھیلنے کی وجہ یہ تھی کہ اس کو پھیلانے والے حضرات اعلی تعلیم یافتہ اور دور جدید کے اسلوب بیان سے اچھی طرح واقف تھے۔اہل علم نے اس نظر بے کی تر دید میں بہت سی کتابیں لکھی ہیں جو اپنی جگہ انتہائی اہمیت کی حامل ہیں۔

میرے نقطہ نظر کے مطابق اس ضمن میں ایک بہت ہی اہم کام کر ناباقی تھااور وہ یہ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی احادیث کو جانچنے اور پر کھنے کے طریق کار کو دور جدید کے اسلوب میں تعلیم یافتہ طبقے تک پہنچادیا جائے۔ اگریہ کام کر دیا جائے تو علم و عقل کی بنیاد پر سوچنے والا ہر غیر متعصب شخص با آسانی اس نتیج پر پہنچ سکتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی احادیث ہم تک نہایت ہی قابل اعتباد ذرائع سے پہنچی ہیں اور اس ضمن میں ہمارے محد ثین نے جو خدمات انجام دی ہیں ان کا معیار نہایت ہی بلند ہے۔

اس کام کو کرنے کا ایک طریقہ تو یہ تھا کہ اصول حدیث سے متعلق جدید انداز میں ایک کتاب لکھ دی جاتی اور دوسری صورت یہ تھی کہ اس فن کا جو بہت بڑاعلمی ذخیرہ عربی زبان میں موجو دہے اسے جدید طرز کی اردوزبان میں منتقل کر دیاجا تا۔ میں نے دوسری صورت کوتر جیج دیتے ہوئے یہ خدمت انجام دینے کی کوشش کی ہے۔

اس خدمت کے لئے میں نے پہلے تواہام ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ کی "نزھۃ النظر فی شوح نخبۃ الفکو " کا انتخاب کیالیکن اس کے مطالعے سے یہ اندازہ ہوا کہ اس کتاب کو جدید اسلوب میں پیش کرنے کے لئے کتاب میں کافی تصرفات کرنا ہوں گے۔ اس کے برعکس دور جدید ہی کے ایک عرب عالم ڈاکٹر محمود طحان کی کتاب "تیسیر مصطلح الحدیث" پہلے ہی دور جدید کے اسلوب میں لکھی گئ ہے تو کیوں نہ اسی کتاب کے مندر جات کو آسان اردومیں پیش کر دیا جائے۔

یہ کتاب بہت سے دینی مدارس کے نصاب میں اصول حدیث کی ابتدائی کتاب کے طور پر پڑھائی جارہی ہے۔ اس کتاب کے مصنف ڈاکٹر محمود طحان کا تعلق شام سے ہے اور ان کی ساری عمر سعودی عرب اور کویت کی یونیور سٹیوں میں حدیث اور اس سے متعلقہ علوم کی تدریس میں گزری ہے۔ اس کتاب میں ہم نے آزاد ترجمانی کا اصول اختیار کر کے مصنف کی کتاب کو آسان انداز میں پیش کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس کتاب میں پہلے اور آخری یونٹ کا اضافہ ہم نے خود کیا ہے۔ پہلی یونٹ کے اضافے کی وجہ یہ تھی کہ علم حدیث کا تعارف کروا دیا جائے اور اس پر پیدا ہونے والے کچھ سوالات کا جائزہ لیا جائے۔ آخری یونٹ کے اضافے کی وجہ یہ تھی کہ فاضل تعارف کروا دیا جائے اور اس پر پیدا ہونے والے کچھ سوالات کا جائزہ لیا جائے۔ آخری یونٹ کے اضافے کی وجہ یہ تھی کہ فاضل

مصنف نے درایت کے اصولوں کو اپنی کتاب میں شامل نہیں کیا۔ درایت کے اصولوں کی اہمیت روایت کے اصولوں سے اگر زیادہ نہیں تو کم بھی نہیں ہے ، جس کی وجہ سے مجھے اس جھے کااضافہ کرنا پڑا۔

اگرچہ اس کتاب کا اردو ترجمہ پہلے ہی کیا جاچکا ہے۔ اس ترجے میں فاضل مترجم نے مصنف کی تحریر کو من وعن اردو میں منتقل کرنے کی کوشش کی ہے۔اس ترجے میں بہت سے مقامات پر ایسے الفاظ استعمال ہوئے ہیں جو دینی مدارس کے طلباء کے لئے تو یقیناً قابل فہم ہیں لیکن ایک عام تعلیم یافتہ قاری کے لئے انہیں سمجھنا مشکل ہوگا۔

اس کے علاوہ مجھے یہ ضرورت بھی محسوس ہوئی کہ بہت سے مقامات پر قارئین کو کچھ نکات کی وضاحت کی ضرورت در کار ہوگ۔ دینی مدارس کے طلباء کے لئے تو یہ وضاحت ان کے اساتذہ کتاب کی تدریس کے دوران ہی کرتے رہتے ہیں لیکن پورے پس منظر سے عدم واقفیت کے باعث ایک جدید تعلیم یافتہ قاری کے لئے اس وضاحت کے بغیر پوری بات کو سمجھنا ممکن نہ ہو گا۔ اس وجہ سے ترجے کے ساتھ ساتھ بہت سے مقامات پر میں نے اضافی معلومات فراہم کرنے کی کوشش بھی کی ہے۔

### كتاب كوار دواسلوب ميں ڈھالنے كے لئے بير اقدامات كيے گئے ہيں:

- یہ کوشش کی گئی ہے کہ فنی اصطلاحات میں وہیں گفتگو کی جائے جہاں قاری اس اصطلاح سے پہلے ہی واقف ہو چکا ہے ورنہ اس بات کوسادہ زبان میں بیان کیا جائے۔
- مصنف نے کتاب کی ترتیب کے لئے 'باب' اور 'فصل' کے الفاظ استعال کیے ہیں۔ چونکہ فصل کالفظ جدید کتب میں اب کم ہی استعال کیاجا تاہے، اس وجہ سے میں نے 'باب' کو 'حصہ' اور 'فصل' کو 'یونٹ' میں تبدیل کر دیا گیاہے۔
  - مختلف مباحث کونمبر وار درج کر دیا گیاہے۔ یونٹ 3 میں کچھ مباحث کی ترتیب میں معمولی سی تبدیلی کی گئی ہے۔
- قارئین کو علوم الحدیث سے جدید انداز میں روشاس کروانے کے لئے شروع میں ایک یونٹ کا اضافہ کر دیا گیا ہے۔ اس یونٹ میں تدوین حدیث کی تاریخ، حدیث سے متعلق اہم سوالات کے جوابات، اصول حدیث کی مشہور کتب کا تعارف اور فن حدیث کی بنیادی اصطلاحات کوشامل کر دیا گیا ہے۔
- مصنف نے چونکہ "درایت حدیث" سے متعلق مواد اپنی کتاب میں درج نہ کیا تھا، اس وجہ سے ضمیمے کے طور پر خطیب بغدادی کی کتاب "اصول کفایۃ"، جلال الدین سیوطی کی کتاب "تدریب الراوی" اور حافظ ابن قیم کی "منار المنیف" سے متعلقہ مباحث نقل کر دیے گئے ہیں۔
  - فن حدیث کے بعض مباحث کی توشیح کے لئے ڈائیا گر امز سے مد دلی گئی ہے۔
    - لفظی ترجے کی بجائے آزاد ترجمانی کااسلوب اختیار کیا گیاہے۔

اس کوشش میں میں اپنے استاذ محمد عزیر سمس صاحب کا بہت مشکور ہوں جن کی راہنمائی مجھے اس کام کے دوران حاصل رہی۔ قارئین سے گزارش ہے کہ وہ اپنے تاثرات اور تنقید بلا جھجک مجھے بھیجیں تا کہ اس کتاب کو مزید بہتر بنایا جاسکے۔اسی طرح جن قارئین کے ذہن میں علم حدیث سے متعلق کوئی بھی سوال موجو دہو، وہ بلا تکلف مجھے لکھ بھیجیں۔انشاءاللہ میں جلد از جلد اس کا اپنے ناقص علم کی حد تک جواب دینے کی کوشش کروں گا۔

محمد مبشر نذير

mubashirnazir100@gmail.com

# حصه اول: تعارف

# يونك 1: علوم الحديث كالتعارف

اس روئے زمین پر دین کا تنہا ماخذ حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی ذات والا صفات ہے۔ آپ ہی کی ذات مبار کہ ہے جس کے ذریعے ہمیں اللہ تعالیٰ کی ہدایت قرآن مجید کی صورت میں ملی اور آپ ہی کی سنت مبار کہ کے ذریعے ہماری جسمانی و روحانی تطہیر اور تزکیے کا اہتمام کیا گیا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حیات طیبہ کے بارے میں ہمارے لئے بے تفصیلی معلومات کا واحد ذریعہ حدیث ہے۔ احادیث اور اس سے متعلق معلومات کی تدوین امت مسلمہ کا ایساکار نامہ ہے جو اس سے پہلے کسی اور قوم نے انجام نہیں دیا۔ اس کی تفصیل یہاں بیان کی جارہی ہے۔

# سبق 1: تدوین حدیث کی تاریخ History of Hadith) Compilation)

احادیث کی تدوین: پہلی، دوسری اور تیسری صدی ہجری میں

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے شب وروز حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی صحبت میں گزرا کرتے تھے۔ انہوں نے آپ کی بہت سی باتوں کونوٹ کیااور آپ کی حیات طیبہ میں اور اس کے بعد اسے بیان کرناشر وغ کر دیا۔ صحابہ کرام سے یہ علم تابعین کو منتقل ہوا۔

ہمیں جن صحابہ کرام علیہم الرضوان سے یہ حدیثیں سب سے زیادہ تعداد میں مل سکی ہیں ان میں حضرت ابوہریرہ، عبداللہ بن عمر بن خطاب، انس بن مالک، ام المو منین حضرت عائشہ، عبداللہ بن عباس، جابر بن عبداللہ، ابوسعید خدری، عبداللہ بن مسعود، عبداللہ بن عبداللہ بن عمر و بن عاص، علی المرتضی، اور عمر بن خطاب رضی اللہ عنہم کی شخصیات بہت نمایاں ہیں۔ ان کے علاوہ اور بھی بہت سے صحابہ سے احادیث مروی ہیں لیکن ان کی تعداد کافی کم ہے۔ بعض صحابہ نے ذاتی طور پر احادیث کو لکھ کر محفوظ کرنے کا کام بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حیات طیبہ ہی میں شروع کر دیا تھا۔

صحابہ کے بعد تابعین کا دور آیا۔ تابعین ان لوگوں کو کہتے ہیں جنہوں نے صحابہ کا زمانہ پایا اور ان سے دین سیکھا۔ اگرچہ تابعین حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی زیارت کی سعادت حاصل نہ کر سکے تھے مسلی اللہ علیہ والہ وسلم کی زیارت کی سعادت حاصل نہ کر سکے تھے چنانچہ وہ بڑے اشتیاق کے ساتھ صحابہ کر ام سے آپ کی باتیں سنا کرتے تھے۔ یہی شوق ان کے بعد تبع تابعین ، لینی وہ حضرات جنہوں نے تابعین کو ساتھ اور ان سے دین سیکھا، اور ان کے بعد کی نسلوں میں منتقل ہوا۔ بہت سے تابعین نے بھی اپنے ذخیر ہ احادیث کو تحریری صورت میں محفوظ بھی کر لیا تھا۔

رسول الله صلی الله علیه و اله وسلم سے حاصل کر دہ معلومات کے بیان کا معاملہ انتہائی حساس (Sensitive) ہے۔ ایک متواتر اور مشہور حدیث کے مطابق اگر کوئی آپ سے جھوٹی بات منسوب کر دے تو اس کا ٹھکانہ جہنم میں ہوگا۔ یہی وجہ ہے کہ اس معاملے میں صحابہ کرام علیہم الرضوان بہت احتیاط فرمایا کرتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سے بڑے بڑے صحابہ جیسے سید ناابو بکر، عمر، عثمان، طلحة، زبیر،ابوعبیدہ،عباس رضی الله عنهم سے مروی احادیث کی تعداد بہت کم ہے۔

ایساضر ور ہواہے کہ بعض مواقع پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بطور خاص بہ ارشاد فرمایا کہ ان باتوں کو دو سروں تک پہنچادیا جائے۔
اس کی ایک مثال ججۃ الوداع کا خطبہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ یہ خطبہ ہم تک معنوی اعتبار سے تواتر سے پہنچاہے۔ اس کے علاوہ جن صحابہ نے احادیث بیان کرنے کا سلسلہ شروع کیا، وہ ان کے اپنے ذوق، فہم ، رجحان طبع اور Initiative کی بنیاد پر تھا۔ احادیث کے معاملے کی اسی حساسیت کی وجہ سے حدیث کو بیان کرنے والے افراد نے یہ اہتمام کیا کہ کوئی حدیث ان تک جس جس شخص سے گزر کر پہنچی، انہوں نے اس کا پورار یکارڈر کھا۔

کچھ ہی عرصے میں احادیث بیان کرنے والوں کو معاشرے اور حکومت کی طرف سے غیر معمولی مقام حاصل ہو گیا۔ اس ممتاز طبقے کو محدثین کہاجا تاہے۔ان محدثین نے اپنی پوری پوری عمریں حدیث رسول صلی الله علیہ والہ وسلم کی تعلیم و تبلیغ میں صرف کر دیں۔ بیہ حضرات ایک ایک حدیث کاعلم حاصل کرنے کے لئے سینکڑوں میل کاسفر کرنے سے بھی گریزنہ کرتے۔

### وضع احادیث کے اسباب

اس صور تحال کے پچھ منفی اثرات بھی سامنے آئے۔اسی دور میں اپنی طرف سے باتیں گھڑ کر حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی طرف منسوب کرنے کا فتنہ پیدا ہوا جو دین میں پیدا کئے جانے والے فتنوں میں سب سے زیادہ شدید ہے۔ان گھڑی ہوئی حدیثوں کو "موضوع منسوب کرنے کا فتنہ پیدا ہوا جو دین میں پیدا کئے جانے والے فتنوں میں سب سے زیادہ شدید ہے۔ان گھڑی ہوت سے عوامل تھے جن میں حدیث " یعنی وضع کی گئی جعلی حدیث کا نام دیا گیا۔ جعلی حدیثیں گھڑنے جبیبا مذموم فعل کرنے کے بیچھے بہت سے عوامل تھے جن میں سے اہم یہ ہیں:

• پچھے آسانی مذاہب کی طرح اسلام کے دشمن بھی حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے ہی سے مسلمانوں میں پھھ گر اہ کن افکار داخل کرنے کی کوشش میں سے خلافت راشدہ کے دور میں انہیں اس کا موقع نہ مل سکا۔ بعد کے ادوار میں انہیں اس کا ایک موقع میسر آگیا۔ ان لوگوں کے لئے یہ تو ممکن نہ تھا کہ اپنی طرف سے قرآن مجید یاسنت متواترہ میں کوئی اضافہ کرسکتے کیونکہ ان کو کروڑوں مسلمان اپنے قولی و فعلی تواتر سے آگے منتقل کر رہے تھے، البتہ حدیث کے میدان میں ان کے لئے کسی حدیث کے میدان میں ان کے لئے کسی حدیث گخواکش موجود تھی۔ چنانچہ اپنے افکار کو پھیلانے کے لئے انہوں نے حدیثیں گھڑنے کا کام شروع کر دیا۔ ابن ابی العوجاء نامی حدیث میں ایجاد کرنے والے ایک شخص کو بھرہ کے گور نر محمد بن سلیمان بن علی کے پاس لایا گیا تو اس نے اعتراف کیا: "میں نے تم لوگوں میں 4000 جعلی احادیث پھیلا دی ہیں، جن میں میں نے حلال کو حرام اور حرام کو حلال کر دیا ہے۔"

- اس کے جواب میں اسے کہا گیا کہ محدثین انہیں چھانٹ کر الگ کرلیں گے۔ (ڈاکٹر سعید احسن عابدی، موضوع اور منکر روامات، ص50)
- اس دورتک امت میں سیاسی گروہ بندی بھی اپنے عروج پر پہنچ چکی تھی۔ ہر دھڑ ہے کے کم علم اور کم فہم افراد نے اپنی اپنی پیندیدہ شخصیات کے فضائل اور نالپندیدہ شخصیات کی مذمت میں جعلی حدیثیں گھڑیں اور انہیں بیان کرناشر وع کر دیا۔
- اس وقت تک مسلمانوں میں فرقہ پرستی کی وہا پھیل چکی تھی۔ بہت سے فرقہ پرست متعصب افراد نے اپنے نقطہ نظر اور افکار

  کی حمایت اور اپنے مخالفین کی مذمت میں احادیث وضع کرنا نثر وع کیں۔ جرح و تعدیل کے مشہور امام ابن ابی حاتم نے اپن

  کتاب "الجرح و التعدیل" کے مقدمے میں ایسے ہی ایک صاحب، جو احادیث گھڑ اکرتے تھے اور بعد میں اس مذموم عمل

  سے توبہ کر چکے تھے، کا یہ قول نقل کیاہے، "اس بات پر نگاہ رکھو کہ تم اپنادین کن لوگوں سے اخذ کررہے ہو۔ ہمارا یہ حال رہا

  ہے کہ جب ہمیں کوئی چیز پہند ہوتی تو اس کے لئے حدیث گھڑ لیا کرتے تھے۔ " (ایضا، ص 50)
- چونکہ محدثین کو معاشرے میں باعزت مقام حاصل تھا اور ان کے لئے دنیاوی جاہ اور مال و دولت کے دروازے کھلے تھے،

  اس لئے بعض مفاد پر ستوں نے بھی یہ فوائد حاصل کرنے کے لئے اپنی طرف سے حدیثیں گھڑ کر پھیلانا شروع کر دیں۔ یہ
  مفاد پر ست خود تواس قابل تھے نہیں کہ محدثین جتنی محنت کر سکتے، انہوں نے سستی شہرت کے حصول کا یہ طریقہ اختیار کیا
  کہ اپنی طرف سے احادیث وضع کرنا شروع کر دیں۔
- بعض ایسے بھی نامعقول لوگ تھے جنہوں نے محض اپنی پراڈ کٹس کی سیل میں اضافے کے لئے ان چیزوں کے بارے میں حدیثیں گھڑ نا نثر وع کر دیں۔ مثال کے طور پر ہریسہ (ایک عرب مٹھائی) بیچنے والا ایک شخص سے کہہ کر ہریسہ بیچا کر تا تھا کہ حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کو ہریسہ بہت پیند تھا۔
- بعض ایسے افراد بھی تھے جو ذاتی طور پر بہت نیک تھے۔ انہوں نے جب یہ دیکھا کہ مسلم معاشر ہے میں دنیا پرستی کی وہا تھیلی جارہی ہے تو انہوں نے اپنی ناسیجھی اور بے و قونی میں دنیا پرستی کی مذمت، قر آن مجید کی سور توں اور نیک اعمال اور اوراد و و ظا نف کے فضائل میں حدیثیں گھڑ کر بیان کر ناشر وع کر دیں تا کہ لوگ نیکیوں کی طرف مائل ہوں۔ انہی جعلی احادیث کی بڑی تعداد آج بھی بعض کم علم مبلغ اپنی تقاریر میں زور و شور سے بیان کرتے ہیں۔ مصر کے مشہور محدث اور محقق علامہ احمد محمد شاکر (م 1957ء) لکھتے ہیں، "احادیث گھڑنے والوں میں بدترین لوگ اور مسلمانوں کو سب سے زیادہ نقصان پہنچانے والے وہ ہیں جنہوں نے خود کو زہد و تصوف سے وابستہ کر رکھا ہے۔ یہ لوگ نیکی کے اجر اور برائیوں کے برے انجام سے متعلق احادیث وضع کرنے میں کوئی مضائقہ نہیں شبچھتے بلکہ اس خود فریبی میں مبتلا ہیں کہ اپنے اس عمل کے ذریعے وہ اللہ مسلم، صبح مسلم کے مقدمے میں لکھتے ہیں، "ہم نے ان صالحین کو حدیث سے زیادہ کسی اور چیز میں جھوٹ بولتے نہیں دیکھا۔ " (مقدمہ صبح مسلم)

ان تمام عوامل کے نتیج میں حدیث کے پاکیزہ اور خالص ذخیر ہے میں بہت ہی جعلی احادیث کی ملاوٹ ہو گئی۔اس موقع پر ہمارے محد ثین (اللہ ان پر اپنی رحمت نازل فرمائے) نے ایک نہایت ہی اعلیٰ نوعیت کا اہتمام فرمایا۔ انہوں نے اپنی دن رات کی محنت سے احادیث بیان کرنے والوں کی عمومی شہرت کاریکارڈ مرتب کرناشر وع کر دیا۔ ان کی ان کاوشوں کا نتیجہ یہ نکلا کہ اساء الرجال اور جرح و تعدیل کاوہ فن وجو دمیں آیا جس کی مثال تاریخ عالم میں نہیں ملتی۔ مشہور جرمن مستشرق ڈاکٹر اسپر گرے مطابق یہ ایک ایسافن ہے جس کی مددسے پانچ لاکھ افراد کے بارے میں معلومات حاصل کی جاسکتی ہیں۔

#### سوالات

عہد رسالت اور عہد صحابہ کے تہدنی حالات کا ایک خاکہ بیان تیجیے۔ اس دور کی علمی محافل کیسی ہوا کرتی تھیں ؟ تعلیم کا نظام کیا تھا؟ علم کو کس طرح سے محفوظ کیا جاتا تھا۔

حدیث وضع کرنے والوں کی شخصیت کا تجزیہ تیجیے۔ایسے افراد کی نفسیات میں ایسے کیا مسائل ہوا کرتے تھے جوانہیں حدیث وضع کرنے جیساعظیم جرم کرنے کی ترغیب دیتے تھے۔

# سبق2: احادیث کی چھان بین کے طریقے

علم حدیث میں کسی بھی حدیث کے دوجھے مانے جاتے ہیں: ایک حصہ اس کی سند اور دوسر امتن۔ "سند" سے مر ادوہ حصہ ہو تاہے جس میں حدیث کی کتاب کو ترتیب دینے والے امام حدیث (Compiler) سے لے کر حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک کے تمام راویوں (حدیث بیان کرنے والے) کی مکمل یانا مکمل زنجیر (Chain of Narrators) کی تفصیلات بیان کی جاتی ہیں۔

"متن" حدیث کا اصل حصہ ہو تاہے جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا کوئی ارشاد، آپ کا کوئی عمل یا آپ سے متعلق کوئی حالات بیان کئے گئے ہوتے ہیں۔سند کی شخفیق میں سند کا حدیث کی کتاب کے مصنف سے لے کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک ملاہوا ہونااور راویوں پر جرح و تعدیل شامل ہیں جبکہ متن کی شخفیق کو درایت حدیث کہاجا تاہے۔

### سندكااتصال

سب سے پہلے تو یہ دیکھاجاتا ہے کہ سند حدیث بیان کرنے والے سے لے کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک ملی ہوئی ہے یا نہیں۔ اگر ایک راوی کی وفات مثلاً 200ھ میں ہوئی ہے اور کوئی شخص اس سے 210ھ میں حدیث روایت کرنے کا دعوی کر رہا ہو تو ظاہر ہے وہ اپنے دعوے میں درست نہیں ہے۔ایسی صورت میں سند متصل (یعنی ملی ہوئی) نہیں بلکہ منقطع (ٹوٹی ہوئی) ہوتی ہے۔

### راويوں پر جرح وتعديل

فن رجال وہ علم ہے جس میں حدیث بیان کرنے والے تقریباً تمام راویوں کی عمومی شہرت کاریکارڈ مل جاتا ہے۔ حدیث میں اس ملاوٹ کی وجہ سے محدثین نے احادیث کو پر کھنے کے اصول مرتب کئے تا کہ فلٹر کر کے اصلی اور جعلی احادیث میں فرق کیا جاسکے۔ان اصولوں کو سمجھنے کے لئے ہم ایک مثال سے وضاحت کرتے ہیں۔

فرض کیجے امام ترمذی اپنی کتاب "الجامع الصحیح سنن" میں جو جامع ترمذی کے نام سے مشہور ہے ایک حدیث بیان کرتے ہیں۔ اس حدیث کے سند والے جصے میں سند کچھ یوں بیان ہوتی ہے: "ہم سے اس حدیث کوراوی 'اے نے بیان کیا، ان سے اس حدیث کو 'بی اللہ نے بیان کیا، ان سے اس حدیث کو اڈی ' سے سنا اور انہوں نے 'حضرت ابوہریرہ رضی اللہ نے بیان کیا، انہوں نے اس حدیث کو 'ڈی ' سے سنا اور انہوں نے 'حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ ' کویہ کہتے ہوئے سنا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: ------ [حدیث کا متن]"۔

اس حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے لے کر امام ترمذی تک پانچ افراد ہیں جن میں سے ایک صحابی رسول سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ ہیں اور ان کے علاوہ چار اور اشخاص ہیں، چھٹے امام ترمذی خود ہیں۔ ہمیں یہ چیک کرناہے کہ کیا یہ حدیث واقعی حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ارشاد فرمائی تھی یا پھر کسی نے اسے اپنی طرف سے وضع کرکے آپ کی طرف منسوب کر دیاہے یعنی دوسرے لفظوں میں یہ چیک کرناہے کہ یہ حدیث اصلی ہے یا جعلی۔

امام تر فدی حدیث کے مشہور امام ہیں اور ان کے حالات ہمیں تفصیل سے معلوم ہیں۔ ہمیں یہ بھی معلوم ہے کہ وہ انتہائی دیانت دار ، مختاط اور قابل اعتماد شخص ہیں۔ اس معاملے میں ان کے بارے میں پوری امت کا اتفاق ہے۔ ان کی کتاب جامع تر فدی ان کی زندگی ہی میں مشہور ہو گئی تھی۔ بہت سے طلباء نے ان سے یہ کتاب پڑھی تھی۔ اس کی سینکڑوں کا پیاں ان کی زندگی ہی میں تیار ہو کر عالم اسلام میں پھیل چکی تھیں۔ اس وقت سے لے کر آج تک اس کتاب کی لاکھوں کا پیاں تیار کی جاچکی ہیں اور ہر دور میں ، ہر دینی مدرسے میں حدیث کے طالب علم اس کتاب کو پڑھتے آرہے ہیں ، اس کی بہت سی شروحات (Commentaries) کھی جاچکی ہیں، چنانچہ اس میں حدیث کے طالب علم اس کتاب کو پڑھتے آرہے ہیں، اس کی بہت سی شروحات (Commentaries) کھی جاچکی ہیں، چنانچہ اس

ایساضرور ممکن ہے کہ جامع ترمذی کے مختلف نسخوں میں کتابت وغیرہ کی غلطیوں کے باعث تھوڑا بہت فرق پایاجا تا ہولیکن مجموعی طور پر اس کتاب کے اپنے مصنف کی طرف منسوب ہونے کے بارے میں کوئی اختلاف موجود نہیں ہے۔ جامع ترمذی کے ہر دور کے نسخے دنیا بھرکی لائبر پریوں اور میوزیمنر میں دستیاب ہیں۔ قدیم دورکی قلمی کتابیں، جنہیں مخطوطہ کہا جاتا ہے، کو ڈیجیٹل تصاویرکی صورت میں دنیا بھر کے محققین کے لئے دستیاب کر دیا گیا ہے۔ جامع ترمذی کے مختلف ادوار کے نسخوں کا اگر ایک دوسرے سے تقابل کیا جائے توان میں کوئی بہت بڑا فرق موجود نہیں ہے۔

کسی کی کتاب میں اپنی طرف سے پچھ داخل کر دینے کا عمل صرف انہی کتابوں ہی میں ممکن ہے جو صرف چند افراد تک محدود تھیں مثلاً اہل تصوف کی کتابیں۔اس سے بیہ ثابت ہو تاہے کہ ہم سے لے کر امام ترمذی تک تو کوئی شک کی گنجائش نہیں ہے۔

ای طرح سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ مشہور صحابی ہیں۔ آپ کی دیانت داری اور حدیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت پر کوئی شک نہیں کر سکتا۔ ضرورت اصل میں امام ترمذی اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے در میان موجود چار اشخاص کو تفصیل سے چیک کرنے کی ہے کیونکہ اگر کوئی گڑبڑ ہو سکتی ہے توہ ہاں ہو سکتی ہے۔ اس چیکنگ کو محد ثین "جرح و تعدیل" کانام دیتے ہیں۔ اس عمل میں ان میں سے ہر شخص کے بارے میں ہی سوالات کئے جاتے ہیں کہ کیاان کی شہرت ایک دیانت دار اور مختاط شخص کی ہے؟ کیاوہ اپنی نار مل زندگی میں ایک معقول انسان تھے؟ کہیں وہ لا ابالی اور لا پرواہ سے آدمی تو نہیں تھے؟ کہیں وہ کسی ایسے سیاسی یا مذہبی گروہ سے تعلق تو نہیں رکھتے تھے جو اپنے عقائد و نظریات کو فروغ دینے کے لئے حدیثیں گھڑتا ہو؟ کہیں وہ کسی شخصیت کی عقیدت کے جوش میں اندھے تو نہیں ہوگئے تھے؟ عمر کے کسی حصے میں کہیں ان کی یادداشت تو کمزور نہیں ہوگئی تھی یا ان کی حدیث کے حدیثیں گو نہیں ہوگئ تھی یا ان کی حدیث کی عدیث ان کی یادداشت تو کمزور نہیں ہوگئ تھی یا ان کی حدیث کے والی ڈائر کی گم تو نہیں ہوگئ تھی؟ یہ صاحب حدیثوں کو لکھے لیتے تھے یا ویسے ہی یاد کر لیتے تھے؟ ان کے قریب جو لوگ تھے، اُن کی وہ کسے بید اہوئے اور کب فوت ہوئے؟ ان کی کس کس محدث اور راوی سے ملا قات ثابت ہے؟

اب سوال یہ پیداہو تا ہے کہ ہزاروں راویوں کے بارے میں یہ معلومات کہاں سے آئیں گی۔ دلچسپ بات یہ ہے کہ فن رجال کے ماہرین نے اپنی پوری زند گیاں وقف کر کے ان تمام معلومات کا اہتمام کر دیا ہے۔ انہوں نے ان راویوں کے شہر وں کا سفر کیا اور ان راویوں کے بارے میں معلومات اکٹھی کیں۔ چو نکہ یہ لوگ حدیث بیان کرنے کی وجہ سے اپنے اپنے شہر وں میں مشہور افراد تھے، اس لئے ان کے بارے میں معلومات بھی نسبتاً آسانی سے مل گئیں۔ یہ تمام معلومات فن رجال کی کتابوں میں محفوظ کر دی گئی ہیں۔ یہ کتب بھی عام شائع ہوتی ہیں اور کوئی بھی شخص انہیں حاصل کر سکتا ہے۔ اب تو انٹر نیٹ پر بھی یہ کتب بلا معاوضہ مہیا کر دی گئی ہیں۔ کوئی بھی شخص انہیں سرچ کر کے حاصل کر سکتا ہے۔

ہمارے علم کے مطابق ان میں سے کسی کتاب کا اردو ترجمہ ابھی تک شائع نہیں ہوا کیونکہ ان کے استعال کرنے والے سب لوگ عربی سے واقف ہی ہوتے ہیں۔ چنانچہ ان کا مطالعہ کرنے کے لئے عربی زبان سے واقفیت ضروری ہے۔ حالیہ سالوں میں ایسے سافٹ ویئر بھی دستیاب ہو چکے ہیں جن میں کسی راوی کے نام پر کلک کرکے اس کے بارے میں معلومات حاصل کی جاسکتی ہیں۔ اس کی ایک مثال اردن کے "دار التراث الاسلامی" کا تیار کردہ سافٹ و ئیر ہے۔

اس تحقیق کے نتیج میں ہمیں اپنی زیر بحث حدیث کے تمام راویوں کے بارے میں یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ یہ دیانت دار اور معقول

لوگ تھے۔ان کا تعلق کسی ایسے گروہ سے نہیں تھاجو حدیثیں گھڑنے کی شہرت رکھتا ہو۔ یہ مختاط اور اچھی شہرت کے حامل تھے۔لوگوں
کی ان کے بارے میں رائے اچھی تھی۔ یہ اچھی یاد داشت رکھنے والے لوگ تھے اور حدیثوں کو محفوظ بھی کر لیتے تھے۔اگر ان میں سے
کسی ایک راوی کے بارے میں بھی ایسی معلومات ملتی ہیں جس سے وہ نا قابل اعتبار ثابت ہو تا ہے تو اس کی بیان کر دہ تمام احادیث کو
مستر دکر دیاجا تاہے۔

مستر دکرنے کا معنی سے ہے کہ بیہ طے کر لیا جائے کہ اس حدیث کو حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کرنا درست نہیں۔اس کے ساتھ ساتھ سے بھی دیکھا جاتا ہے کہ ان راویوں کی آپس میں ملا قات بھی ہوئی ہے یا نہیں۔ فرض کیجئے کہ راوی اے کی پیدائش 200 ہجری میں ہوئی اور راوی بی کی وفات 190 ہجری میں ہوئی تو یہ بات کنفر م ہوگئی کہ ان دونوں کی ملا قات ممکن نہیں۔

اسی طرح راوی سی اگر کو فیہ میں رہتا تھا اور ساری عمر شہر سے باہر نہیں نکلا اور راوی ڈی دمشق میں رہتا تھا اور کبھی کسی سفر پر کو فیہ نہیں گیا تب بھی بیہ بات کنفرم ہو جاتی ہے کہ ان دوزاویوں نہیں ہوئی۔ایسی صور توں میں بیہ طے کر لیاجا تا ہے کہ ان دوراویوں کے در میان بھی کوئی راوی موجو دہے جس کاذکر نہیں کیا گیا۔ بیہ چیز بھی اس حدیث کی حیثیت کو کمز ورکرتی ہے۔

ایسا بھی ممکن ہے کہ کسی راوی کے بارے میں سرے سے معلومات ہی دستیاب نہ ہوں۔ اس صور تحال کے نتیجے میں بھی حدیث کمزور حیثیت اختیار کر جاتی ہے۔ اس طرح ایک صحابی اگر کسی حدیث کو بیان کرتے ہوں اور کسی دوسری مستند روایت سے بیہ ثابت ہو جائے کہ ان کا اپنا عمل اس حدیث کے خلاف تھا تو یہ چیز بھی حدیث کی حیثیت کو کمزور کرتی ہے کیونکہ صحابہ کر ام کے بارے میں بیہ گمان نہیں کیا جاسکتا کہ وہ حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے کسی ارشاد کو جاننے کے باوجو داس پر عمل نہ کریں۔ ایساضر ور ہوسکتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے وہ حکم کسی خاص صور تحال کے پیش نظر دیا ہوجو ہر حال میں قابل عمل نہ ہو۔

کمزور احادیث کو علم حدیث کی اصطلاح میں "حدیث ضعیف" کہا جاتا ہے۔ جبکہ درست سند کی احادیث کو "صحیح" اور "حسن" کا درجہ دیا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ محدثین نے حدیث کی بہت سی اقسام بیان کی ہیں جن کی تفصیل آگے اصل کتاب کے متن میں دیکھی جاسکتی ہے۔

اس قدر تفصیلی چھان بین کے بعد حدیث کی سند کی تحقیق کاکام مکمل ہو جاتا ہے۔ اس حدیث کے بارے میں یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ اس کی سند درست ہے۔ اس کے تمام راوی قابل اعتبار ہیں اور اس سند کی زنجیر میں کوئی کڑی غائب نہیں۔ تاہم یہ ایک فطری سی بات ہے کہ کوئی انسان خواہ کتناہی قابل اعتبار کیوں نہ ہو، بسااو قات کسی بات کو سبحضے اور بیان کرنے میں غلطی کر سکتا ہے۔ اسے غلط فہمی بھی لاحق ہوسکتی ہے، وہ بات کو یااس کے کچھ جھے کو بھول بھی سکتا ہے، اس سے بیان کرنے میں غلطی بھی ہوسکتی ہے۔ اس قسم کی فطاعیں ہر انسان کا خاصہ غلطیوں سے کسی بڑی شخصیت کے علم و فضل اور جلالت شان میں کوئی کی واقع نہیں ہوتی کیونکہ اس قسم کی خطاعیں ہر انسان کا خاصہ

ایسا بھی ممکن ہے کہ ایک شخص نے توبات مکمل طور پر بیان کر دی ہولیکن دوسر ااسے سیجھنے میں اور آگے منتقل کرنے میں غلطی کر دے۔ سند جتنی طویل ہوتی جائے گی،اور حدیث کی کتاب مرتب کرنے والے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے در میان زنجیر کی کڑیاں بڑھتی جائیں گی تواس قسم کی غلطیوں کا امکان بھی اتنا ہی بڑھتا جائے گا۔ یہی وجہ ہے کہ محدثین ان احادیث کو زیادہ اہمیت دیتے ہیں جن کی سند مختصر ہوبشر طیکہ وہ ثقہ (Reliable)راویوں کے ذریعے منتقل ہوئی ہوں۔

عام طور پر احادیث کی سند میں تین سے لے کر نو افراد تک موجود ہوتے ہیں۔ تین راویوں والی احادیث کو سب سے زیادہ اہمیت حاصل ہے۔ موطاء امام مالک میں بہت سی ایسی احادیث موجود ہیں کیونکہ امام مالک علیہ الرحمۃ (م 179ھ) اور حضور صلی اللّه علیہ والہ و سلم کے در میان زمانے کا فاصلہ زیادہ طویل نہ تھا۔ موطامیں بعض احادیث میں توصر ف دوراوی ہیں۔ ایسی بعض احادیث بخاری میں بھی موجود ہیں۔ امام بخاری اور حضور صلی اللّه علیہ والہ وسلم میں تقریباً دوسوسال کا فرق ہے چنانچہ انہیں تین کڑیوں والی احادیث بہت کم مل سکی ہیں۔ یہ وہی احادیث ہیں جن کے راویوں نے طویل عمریں یائی ہوں گی۔

### درایت کے اصول

سند کی در سنگی کے باوجود ایک اور مسئلہ پیدا ہوتا ہے کہ ہم راوی کو جن معلومات کی بنیاد پر پر کھ رہے ہیں، وہ بھی بہر حال انسانی کاوشوں کا نتیجہ ہیں اور ان میں بھی غلطی کا امکان (Error Margin) موجود ہے۔ عین ممکن ہے کہ اس نے اپنی ہوشیاری سے اپنی گر اہیوں (قابل اعتماد) قرار دیا ہولیکن وہ اپنی اصل زندگی میں انتہائی گر اہ کن آدمی ہو۔ ممکن ہے کہ اس نے اپنی ہوشیاری سے اپنی گر اہیوں اور کر دارکی کمزوریوں پر پر دہ ڈال رکھا ہو۔ انہی مسائل کی وجہ سے علائے حدیث نے درایت کے اصول بھی وضع کئے ہیں۔ درایت کا اور کر دارکی کمزوریوں پر پر دہ ڈال رکھا ہو۔ انہی مسائل کی وجہ سے علائے حدیث نے درایت کے اصول بھی وضع کئے ہیں۔ درایت کا ادر تحقیل میں بیان کر دی گئ ہے۔ ان تمام فلٹر زسے گزر کر جو حدیث ہم تک پنچے گی ، اس کے بارے میں ہم اطمینان سے کہہ سکتے ہیں کہ اس ذریعے سے ہمیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے ارشادات اور آپ کے افعال کے بارے میں جو معلومات ملی ہیں وہ قابل اطمینان حد تک درست ہیں اور ان میں در میان کے واسطوں میں کوئی غلطی یا فراڈ نہیں ہوا۔ ہم جدید ریس جی معلومات ملی ہیں وہ قابل اطمینان حد تک درست ہیں اور ان میں در میان کے واسطوں میں کوئی غلطی یا فراڈ نہیں ہوا۔ ہم جدید ریس جی کی زبان میں کہہ سکتے ہیں ہیہ حدیث مثلاً Error 1% واسطوں میں کوئی غلطی یا فراڈ نہیں ہوا۔ ہم جدید ریس جی کی زبان میں کہہ سکتے ہیں ہیں عدیث مثلاً Error کو 10 کو یوراکر رہی ہے۔

#### سوالات

اس سبق میں بیان کر دہ حدیث کی چھان بین کے طریقوں کو نکات کی صورت میں بیان سیجیے۔ روایت اور درایت کے اصولوں میں کیا فرق ہے؟

# سبق 3: حدیث کی جھان بین اور تدوین پر جدید ذہمن کے سوالات (1)

حدیث کو پر کھنے کے اس طویل طریق کار پر کچھ سوالات بید اہوسکتے ہیں۔

## حدیث کی جھان بین کی ضرورت کیاہے؟

ان میں سے پہلا سوال یہ ہے کہ اتنی چھان بین اور تفصیلی تحقیق کی ضرورت کیا ہے؟ ہمارے اہل علم اس معاملے میں اتنے زیادہ کنزرویٹو کیوں ہیں؟اس کاجواب یہ ہے کہ اس دنیا کی چیزوں کے بارے میں ہماراعام رویہ کچھ اس طرح کاہو تاہے کہ اگر ہم نے محض دو چار روپے کی کوئی چیز لینا ہوتی ہے تو ہم اس کے بارے میں زیادہ احتیاط نہیں کرتے۔ لیکن اگر ہمیں چند ہز ار روپے کی چیز در کار ہو تو ہم غاصی احتیاط کا مظاہرہ کرتے ہیں، دکاندار کی حیثیت کو اچھی طرح دیکھتے ہیں، کئی دکانداروں سے قیت معلوم کرتے ہیں، چیز کا تفصیلی جائزہ لیتے ہیں اور پھر اس پر بھی گارنٹی وغیرہ کا مطالبہ کرتے ہیں۔ اگر اس چیز کی قیمت کروڑوں روپے میں ہو تو پھر تو آخری درجے کی احتیاط سے کام لیاجا تاہے، ملکی و بین الا قوامی قوانین کے تحت با قاعدہ قانونی معاہدے بھی کئے جاتے ہیں جس میں ہر پہلو کو تفصیل سے دیکھاجا تاہے۔

رسول الله صلی الله علیه واله وسلم سے کسی بات کو منسوب کرناان سب چیزوں سے زیادہ اہمیت کا حامل ہے کیونکہ کسی حدیث کو آپ سے غلط طور پر منسوب کرنے کے سنگین نتائج دنیاو آخرت میں نکل سکتے ہیں۔ یہی وہ راستہ ہے جس کے ذریعے دین کے نام پر بہت سی گر اہیاں پھیلائی گئی ہیں۔ بہت سے ایسے گر اہ کن فرقے پیدا ہوئے ہیں جو قر آن اور سنت متواترہ کے قلع میں تو کوئی نقب نہیں لگا سکے لیکن جعلی احادیث کے ذریعے انہوں نے بڑے اطمینان سے اپنے عقائد و نظریات کو زبر دستی دین میں داخل کرنے کی کوشش کی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ امت کے جلیل القدر اہل علم نے اس سلسلے میں انتہا درجے کی احتیاط کا مظاہرہ کیا ہے۔

### حدیث کی چھان بین کاطریقہ مشکل اور طویل کیوں ہے؟

دوسر اسوال یہ پیدا ہوسکتا ہے کہ اتنا طویل اور مشکل پروسس ہر شخص تو نہیں اپنا سکتا۔ ایک عام آدمی اس سلسلے میں کیا کرے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ امت کے جلیل القدر اہل علم احادیث کی چھان پھٹک (Evaluation) کا یہ کام پہلے ہی کر چکے ہیں۔ یہ اتنا فنی کام ہے کہ اس کے ماہرین ہی سر انجام دے سکتے ہیں۔ جس طرح کسی بھی عام انسان کو یہ حق حاصل نہیں ہے کہ میڈیکل سائنس کے ماہرین سے صرف نظر کرکے وہ خود ہی دو سروں کا علاج کرنا شروع کر دے اسی طرح اس فن کے بارے میں بھی بہی اصول ہے کہ اس کے سلسلے میں ماہرین ہی پر اعتماد کیا جائے۔ کسی حدیث کے صحیح ہونے یانہ ہونے کے بارے میں ان کے در میان اختلاف کی صورت میں اسے قبول نہ کرنا احتیاط کے زیادہ قریب ہے۔

### فن حدیث پیچیدہ کیوں ہے؟

ایک سوال یہ بھی پیدا ہوسکتا ہے کہ فن حدیث کو اتنا زیادہ پیچیدہ کیوں بنا دیا گیا ہے۔ کسی بھی فن سے ناواقف شخص کو اس کی اصطلاحات مشکل معلوم ہوتی ہیں۔ فزکس سے ناواقف شخص کے لئے ویولینتھ اور فریکوئنسی نئی اصطلاحات ہوں گی، اسی طرح اکاؤنٹنگ سے نابلد شخص کے لئے ڈیبٹ اور کریڈٹ کا مفہوم ہی پچھ اور ہو گا۔ اس کتاب کانام ہی "تیسیر مصطلح الحدیث" ہے جس کا معنی ہے مصطلح الحدیث کے علم کو آسان کرنا۔

میں نے اس کتاب کے ترجمے میں بھی یہ کوشش کی ہے کہ قار نمین تک فن حدیث کی اصطلاحات کو آسان اور جدید دور کی زبان میں پہنچادیا جائے۔امید ہے کہ اس کتاب کے مطالعے سے قار نمین کے لئے یہ فن آسان ہوسکے گا۔

### احادیث کو دیر سے کیوں مدون کیا گیا؟

حدیث کورسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے ہی سے لکھے جانے کا عمل شروع ہو چکا تھا۔ چونکہ اس دور میں نہ تو پر نٹنگ پریس ایجاد ہو سکا تھا اور نہ ہی کاغذ اتنا عام نہ تھا اس وجہ سے کتابیں عام طور پر ذاتی ڈائری کی حیثیت سے لکھی جاتی تھیں۔ بعد کے دور میں احادیث کو با قاعدہ تحریری صورت میں شائع کرنے کا اہتمام کیا گیا۔

ہمارے پاس حدیث کی جو مستند کتابیں موجو دہیں ، انہیں حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی وفات کے تقریباً ڈیڑھ سوسے تین سوسال بعد کے عرصے میں لکھی گئی ۔ ان میں سب سے زیادہ قدیم موطا امام مالک ہے جو 179-120 ہجری کے در میانی عرصے میں لکھی گئی ہے۔ اس سے پہلے بھی چند کتب کا تذکرہ ملتا ہے لیکن وہ موجو دہ دور میں ناپید ہیں۔ حال ہی میں متعد دکتب کا سراغ مل گیا ہے اور کئی ایک شائع بھی ہو چکی ہیں جیسا کہ دور جدید کے جلیل القدر عالم ڈاکٹر حمید اللہ صاحب (م 2002ء) نے ہمام ابن منبہ رحمۃ اللہ علیہ ، جو کہ ایک تابعی بزرگ تھے کے صحیفے کو شائع کیا ہے۔ اس صحیفے کی احادیث مسند احمد بن حنبل میں پہلے سے ہی موجود تھیں۔ دلچسپ بات یہ ہے کہ جب اصل صحیفے اور مسند احمد کی احادیث کا تقابلی جائزہ لیا گیا توان میں کوئی فرق نہیں یایا گیا۔

تاریخ اور قرائن سے یہی معلوم ہو تاہے کہ ان کتب کی احادیث بہر حال حدیث کی موجودہ کتب میں شامل ہو چکی ہیں۔ ہر علم و فن اپنے ارتقاء کے مختلف مر احل سے گزر تاہوا اپنے عروج کو پہنچتا ہے۔ اس کے ایجاد ہوتے ہی وہ فوراہی مرتب و مدون نہیں ہو جاتا۔
اس کام میں اتنی تاخیر کی بنیادی وجہ یہ تھی کہ پہلی صدی ہجری میں مسلمانوں کی زیادہ ترتوجہ بیر ونی فتوحات اور اندرونی بغاوتوں سے خمٹنے میں رہی۔ فتوحات کے نتیجے میں مسلمانوں کی حکومت اس وقت کی دنیا کے متمدن جھے کے تقریباً ستر فیصد علاقے پر قائم ہوگئ۔ اتنی بڑی سلطنت کا انتظام سنجالنا اور مسائل کو حل کرنا ایک بہت مشکل کام تھا۔

عرب چونکہ کسی سیاسی نظام کے عادی نہ تھے،اس لئے ان کے ہاں تفصیلی قانون سازی بھی نہ ہو سکی تھی۔اس وقت یہ خطرہ لاحق ہو چکا تھا کہ اگر قرآن و سنت کی بنیاد پر ملک کے لئے کوئی قانون نہ بنایا گیا تو مجبوراً سلطنت روما کے قانون ہی کو اپنانا پڑ جائے گا۔ یہ بالکل ویی ہی صور تحال تھی کہ آزادی ہند کے بعد پاکتان اور ہندوستان کے پاس کوئی آئین موجو دنہ تھاجس کی وجہ سے ان دونوں ممالک کو انگریزوں کا آئین 1935ءنافذ کرناپڑ گیاتھا۔

ان حالات میں امت کے ذہین ترین طبقے کے سامنے سب سے بڑا چیلنے یہ تھا کہ مملکت اسلامیہ کے لئے قر آن و سنت کی بنیاد پر قانون سازی کی جائے۔اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ ان کی پوری توجہ قانون اور فقہ کی تدوین پر مر کوز ہو گئی۔

دوسری بڑی وجہ بیہ ہے کہ اس دور میں حدیث، فقہ اور دیگر فنون الگ بھی نہ ہوئے تھے چنانچہ اس دور کی کتب میں احادیث، اقوال صحابہ و تابعین، تفسیر،عدالتی فیصلے، ایمانیات وعقائد، ز هدو تقویٰ، سیر ت و تاریخ غرض ہر قسم کی روایات اور اقوال اکٹھے تھے۔

دوسری اور تیسری صدی ہجری میں ان علوم وفنون کو الگ الگ کیا گیا جیسے حدیث وفقہ میں امام مالک کی موطا، سیرت میں ابن اسحاق کی کتاب، تفسیر میں سفیان توری کا مجموعہ، تاریخ میں ابن سعد اور ابن ابی ختیمہ کی کتب، فقہی مسائل میں امام محمد بن حسن، محمد بن ادریس شافعی اور اوزاعی کی کتب، فیکس کے نظام پر امام ابو یوسف کی کتاب الخراج وغیرہ۔ اگر دفت نظر سے دیکھا جائے تو حدیث کی تدوین بھی ان علوم کے مقابلے میں زیادہ دیرسے وقوع پذیر نہ ہوئی تھی۔

کسی بھی علم وفن کاار تقاءاس کی ضرورت کی شدت سے پیدا ہوتا ہے۔ پہلی صدی کے اہل علم کے سامنے احادیث میں ملاوٹ کا کوئی بڑا چیلنے نہ تھا کیونکہ احادیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک دویا تین راوی ہوا کرتے تھے جو بالعموم اسنے مشہور ہوتے تھے کہ ان کے بارے میں کسی تحقیق و تفتیش کی ضرورت ہی نہ تھی۔اگر اس دور میں احادیث کی تدوین کا کام بھی کر لیاجا تا توبہ علم بہت حد تک سادہ رہتا اور تمام احادیث کو احسن انداز میں مدون کر لیاجا تا۔احادیث گھڑنے کے فتنے کو زیادہ تردوسری صدی میں عروج حاصل ہوا۔ چنانچہ دوسری صدی کے نصف آخر میں امت کے ذبین ترین افراد نے احادیث کی تدوین کی طرف توجہ دی اور ان کی تحقیق و تفتیش کرنے کوئی اپنا بنیادی کام بنایا۔ تیسری صدی کے تقریباً نصف تک یہ کام بھی پایہ پیمیل کو پہنچ گیا۔

تہذیب و تہدن کے اعتبار سے ہر دور مختلف ہو تاہے۔اس کی کچھ مخصوص خصوصیات ہوا کرتی ہیں۔ جیسے اس وقت ہم انفار ملیشن اس میں جی رہے ہیں۔ کتابوں کوبڑ ہے پیانے پر الیکٹر انک فارم میں لا یا جارہا ہے۔1990 سے پہلے کتابیں صرف کاغذی شکل ہی میں دستیاب ہوا کرتی تھیں۔اس زمانے میں الیکٹر انک کتابوں کے نہ ہونے کا مطلب سے نہیں ہے کہ کتابوں اور علم کا سرے سے وجود ہی نہ تھا۔ بالکل یہی معاملہ پہلی اور دوسری صدی ہجری میں ہوا۔

عرب میں کاغذنایاب تھا۔ عربوں کو کسی بات کو لکھ کرر کھنے کی بجائے ذہن میں محفوظ رکھنے کی عادت تھی۔ بلکہ بعض لوگ تو لکھنے کو عیب سمجھتے تھے اور ایسے شخص پر ترس کھایا جاتا تھا کہ "بے چارے کی یاد داشت اچھی نہیں ہے،اس لئے اسے لکھنا پڑتا ہے۔"

احادیث کی ریکارڈنگ کا کام نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دور ہی میں ہو چکا تھا۔ بہت سے صحابہ رضی اللہ عنہم جو واقعات دیکھتے، اسے اپنے ذہنوں میں ریکارڈ کرلیا کرتے تھے۔ بعض صحابہ انہیں لکھ بھی لیا کرتے تھے۔ اس کے بعد تابعین کا دور آیا تو انہوں نے صحابہ سے اپنے دہنوں میں ریارڈ کرلیا کرلیں۔ بعض تابعین کو صحابہ سے تحریری صورت میں بھی احادیث ملیں۔ ذہنوں میں احادیث

کے ریکارڈ ہونے کا مطلب بیہ نہیں ہے کہ اس کام میں کوئی احتیاط نہ برتی گئی ہوگی۔ اگر احادیث کا بغور مطالعہ کریں تو معلوم ہو تاہے کہ اس ضمن میں حتی الوسع پوری احتیاط سے کام لیا گیا۔ نہ صرف حدیث کا متن بلکہ اس کی پوری سند کو بھی ریکارڈ کر لیاجا تا۔ صحابہ و تابعین کے دور میں اکثر بڑے علماء عرب ہی تھے۔

دوسری صدی ہجری میں ٹیکنالوجیکل اعتبار سے ایک بڑی تبدیلی آئی۔ مسلم دنیا میں کاغذ بنانے کے کارخانے لگے اور دوسرے ممالک سے بھی کاغذامپورٹ کیا جانے لگا۔ دوسری طرف اہل عجم میں بڑے بڑے عالم پیداہونے لگے۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ اس دور میں انہوں نے نہ صرف حدیث بلکہ تمام علوم جیسے فقہ ، تاریخ ، تفسیر وغیرہ کو ذہنوں سے کاغذ پر منتقل کی طرف توجہ کی۔ اس زمانے میں حدیث کی اسناد بھی طویل ہوتی جار ہی تھیں ، انہیں یا در کھنا ایک مشکل کام تھا۔ اس سے بھی احادیث کوریکارڈ کرنے کا داعیہ پیدا ہوا۔

د لچیپ امریہ ہے کہ اس زمانے سے پہلے تمام علوم میں اسناد کور یکارڈ کیا جاتا تھا۔ تاریخ طبری، سیرت ابن ہشام، موطاء امام مالک، معانی الآثار وغیرہ سب میں ہمیں مکمل یا نامکمل اسناد کے ساتھ ہر بات ملتی ہے۔ اساء الرجال کی کتابوں میں مختلف افراد کے حالات زندگی سے متعلق باتیں بھی سند کے ساتھ درج ہیں۔ نہ صرف دینی علوم بلکہ موسیقی جیسے فن کی کتاب "الاغانی" میں بھی سند کے ساتھ ہیں واقعات درج ملتے ہیں۔

اس تفصیل سے بیہ معلوم ہو تا ہے کہ احادیث کی تدوین عہد رسالت سے ہی شروع ہو گئی تھی۔ دوسری صدی ہجری میں بڑے پیانے پر انہیں تحریر میں لانا محض ایک ٹیکنالو جیکل تبدیلی تھی نہ کہ احادیث کی حقیقی تدوین۔

# بهت سی احادیث جعلی ہیں، تو پھر ذخیر ہ حدیث کا کیااعتبار؟

یہ بات درست ہے کہ لوگوں نے مختلف مقاصد کے لئے احادیث وضع کیں۔ جعلی احادیث کے وضع کرنے کا مطلب یہ نہیں ہے کہ تمام کی تمام احادیث ہی جعلی احادیث میں امتیاز کیا جمالی احدیث میں امتیاز کیا جا سات ہے۔ اس کی پوری تفصیل اس کتاب میں موجود ہے۔ اسے پڑھ لیجے اور پھر فیصلہ سیجے کہ محدثین نے اصلی وجعلی احادیث میں فرق کرنے کے لئے کس درجے میں محنت اور کاوش کی ہے۔

## سید ناعمر رضی اللہ عنہ احادیث کو قبول کرنے میں احتیاط کرتے تھے،اب یہ بے احتیاطی کیوں؟

بعض روایات میں سیرناعمر رضی اللہ عنہ کے واقعات ملتے ہیں کہ ان کے سامنے جب کوئی حدیث پیش کی جاتی تو وہ اس پر گواہی طلب کرتے تھے۔ بیہ ان کی غیر معمولی احتیاط تھی۔ جب انہیں یقین ہو جاتا تو پھر وہ حدیث پر ہی عمل کیا کرتے تھے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے منسوب باتوں کو قبول کرنے میں احتیاط ہی کرنی چاہیے۔ جب اس چھان بین کے نتیج میں یہ معلوم ہو جائے کہ وہ بات واقعتاً نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمائی ہے تو پھر اسے مان لینا چاہیے اور اس پر اپنے عمل کی بنیا در کھنی چاہیے۔

#### سوالات

- کسی قوم کے علوم کے ارتقاء کے عمل کو مختصر طور پر بیان کیجیے۔
- علوم حدیث کے تاریخی ارتقاء کے جو مراحل اوپر بیان ہوئے ہیں، انہیں نمبر وار نکات کی صورت میں بیان کیجیے۔

# سبق 4: حدیث کی جھان بین اور تدوین پر جدید ذہمن کے سوالات (2)

# جرح وتعديل كافن بھى تومحض لو گوں كى آراء ہیں۔اس پر انحصار كیسے؟

جرح وتعدیل کے ماہرین نے حدیث کے راویوں کو قابل اعتادیانا قابل اعتاد قرار دینے کاجو کام کیاہے، وہ غیر معمولی ہے۔ ایسانہیں ہے کہ انہوں نے محض اٹکل پچوسے کسی راوی کو ثقہ اور کسی کو غیر ثقہ قرار دے دیا ہو۔ اس کے لئے انہوں نے غیر معمولی محنت سے کام کیا ہے۔ یہ ماہرین ان راویوں کے شہر وں کاسفر کیا کرتے تھے اور وہاں کے لوگوں سے ان کے حالات اور عمومی شہرت کے بارے میں معلومات حاصل کیا کرتے تھے۔ انہوں نے ایسان وقت کیا جب نقل وحمل کے ذرائع بھی ترقی یافتہ نہ تھے۔

جرح و تعدیل کے ماہرین کا خاص طریقہ یہ تھا کہ ہر ہر راوی کی عجیب وغریب باتوں کو نوٹ کیا کرتے تھے۔اسے ہم ایک مثال کے ذریعے بیان کرتے ہیں۔ فرض تیجیے کہ ایک صحابی سے ہیں تابعین عموماً حدیث روایت کرتے ہیں۔ ان صحابی سے ایک حدیث روایت ہوئی ہے۔ جرح و تعدیل کا ماہر یہ دیکھے گا کہ اس حدیث کو ان ہیں تابعین میں سے کس کس نے روایت کیا ہے اور ہر ایک کے الفاظ کیا ہیں۔ فرض تیجیے کہ اس حدیث کو ہیں میں سے دس تابعین نے روایت کیا۔ ان دس میں نونے حدیث کو ایک جیسے الفاظ اور معانی کے ساتھ روایت کیا جبکہ ایک تابعی نے مختلف الفاظ سے روایت کیا۔ یہ الفاظ اسے حدیث کا مفہوم بدل جا تاہے۔

انسانوں کے ہاں غلطی یا بھول چوک سے بھی کبھار ایسافرق واقع ہو جاتا ہے۔ یہ کوئی بڑی بات نہیں ہے مگر جرح و تعدیل کاماہر اس راوی کے نام کے گرد ایک سرخ دائرہ لگالے گا۔ اب وہ اس راوی کی روایت کر دہ دیگر احادیث کاموازنہ اس کے ہم عصر دیگر تا بعین کی روایات سے کرے گا۔ اگر اکثر حدیث میں ہی ایسافرق پایا جاتا ہو تو پھر اس کا مطلب ہے کہ اس راوی کے ہاں کوئی گڑبڑ ہے۔ اس صورت میں اس راوی سے متعلق شک مزید پختہ ہو جائے گا۔ اس کے بعد اس راوی کے حالات کی مزید تفتیش کی جائے گی۔

فرض کیجیے کہ مزید تحقیقات سے واضح ہو تا ہے کہ اس راوی کے پندرہ شاگر دہیں۔ ان میں سے تیرہ تو اس راوی سے جو احادیث روایت کرتے ہیں، وہ دوسرے ثقہ راویوں کی بیان کر دہ احادیث سے مطابقت رکھتی ہیں مگر دو شاگر د ایسے ہیں جن کی بیان کر دہ احادیث میں گڑبڑ ہوتی ہے۔ اب تفتیش کے دائرے میں ان دوشاگر دوں کوشامل کر لیاجائے گا۔ اس طرح سے یہ سلسلہ ان شاگر دوں کے شاگر دوں تک جا پہنچے گا اور یہ واضح ہو تا چلا جائے گا کہ غلطی یا فراڈ کا منبع کون ہے؟ اس تفتیش سے یہ بھی معلوم ہو جا تا ہے کہ کوئی راوی محض غلطیاں ہی کر تاہے یا پھر وہ جان بو جھ کر احادیث میں ملاوٹ کر تاہے؟

جو حضرات اس موضوع میں دلچیپی رکھتے ہوں، وہ امام مسلم کی "کتاب التمییز" کا مطالعہ کر سکتے ہیں۔اس سے معلوم ہو تا ہے کہ جرح و تعدیل کے ماہرین نے ایسے ہی راویوں کو ثقہ یاضعیف قرار نہیں دیابلکہ اس کے پیچھے ایک ٹھوس علمی اور عقلی کام موجو دہے۔

# کہیں ہم صحیح احادیث کور د تو نہیں کر رہے؟

ایک اور سوال بیہ ہے کہ اتنے سخت معیار (Criteria) کے نتیج میں جہاں ہم جعلی احادیث کو اصلی احادیث سے الگ کر رہے ہیں وہاں بیہ بھی عین ممکن ہے کہ پچھ اصلی احادیث بھی ہمارے معیار کی سخق کی وجہ سے مستر وکر دی جائیں۔ حقیقت بیہ ہے کہ ایسا بالکل ممکن ہے اور الی صور تحال سے کسی صورت میں بھی چھٹکارا ممکن نہیں ہے۔ بہت سی ایسی احادیث جنہیں ہمارے اہل علم کمزور اور ضعیف قرار دے چکے ہیں، عین ممکن ہے کہ حقیقت میں بالکل اصلی اور صحیح احادیث ہوں۔ لیکن اس بات کا خیال رکھنا چاہیے کہ حدیث کورسول اللہ صلی اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے غلط طور پر منسوب کرنے کا معاملہ اس سے سخت ترہے کہ آپ کی کسی صحیح حدیث کو مستر دکر دیا جائے۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ پہلی صورت میں اللہ تعالی کے سامنے ہمارے پاس کوئی عذر نہ ہو گا جبکہ دو سری صورت میں ہمارے پاس بیہ عذر موجو دہو گا کہ حدیث ہم تک قابل اعتاد ذرائع سے نہیں پہنچی ہے۔

## دین کو سمجھنے کے لئے حدیث کا کر دار کیاہے؟

- مدیث قرآن مجید کو سیحضے کا اہم ترین ذریعہ ہے۔ بہت سے لوگ حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے قرآن کے بارے میں سوالات کیا کرتے تھے اور آپ ان کے جو ابات ارشاد فرماتے تھے۔ ان میں سے آپ کے جتنے ارشادات ہمیں صحیح احادیث کی صورت میں میسر آسکے ہیں، وہ ہمارے لئے غنیمت ہیں اور ہم ان سے قرآن اور سنت متواترہ کی تفصیلی جزئیات Minute)

  (Details)
- رسول الله صلی الله علیه واله وسلم نے بھی اسی دین پر عمل فرمایا جو ہمارے لئے نازل کیا گیا۔ آپ کا یہی عمل ہمارے لئے اسوہ حسنه کی حیثیت رکھتا ہے۔ احادیث کی مد دسے ہم آپ کے اسوہ حسنه تک رسائی حاصل کر سکتے ہیں۔
- حدیث حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی سیرت طیبہ اور آپ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی تاریخ کے بارے میں معلومات فراہم کرنے کاسب سے پاکیزہ اور مستند ذریعہ ہے۔ یہ بھی حقیقت ہے کہ ایک ضعیف حدیث بھی عام تاریخی روایت سے زیادہ مستند ہوتی ہے کیونکہ عام تاریخی روایات میں راویوں کے نام اور حالات محفوظ کرنے کا کوئی انتظام نہیں کیا جاتا جبکہ احادیث میں لازماً ایساہو تاہے،اگرچہ مسلمانوں کے مختاط مور خین نے تاریخ میں بھی سند وروایت کا اہتمام کیاہے۔

- بہت سی احادیث میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی ذاتی عادات و خصائل کا ذکر ہے۔ اگر چہ یہ دین کے احکام تو نہیں
   لیکن اہل محبت کے لئے اپنے پیارے رسول کی ہر ہر اداسے واقفیت بہم پہنچانے کا بہترین ذریعہ ہیں۔
- بہت سی احادیث مختلف مواقع پر، دینی معاملات سے ہٹ کر، حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے ارشادات وافعال کا تذکرہ ہے۔

  ظاہر ہے حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم ہمہ وقت دین ہی بیان نہ فرمار ہے ہوتے تھے۔ ایسا بھی ہوتا تھا کہ آپ اپنے ازدوا ہی،

  معاشی اور معاشر تی معاملات بھی دیکھا کرتے تھے۔ کبھی کسی سے مزاح فرماتے، کبیں کسی سے اظہار تعزیت فرماتے، کبھی کوئی
  چیز خریدتے، کبھی قرض لیتے اور کبھی اسے اداکرتے۔ ایسی احادیث میں ضروری نہیں کہ دین کا کوئی حکم ہی بیان ہوا ہو، لیکن

  دنیاوی معاملات میں آپ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا اسوہ حسنہ ضرور مل جاتا ہے۔ اہل محبت کے لئے یہ بھی ایک عظیم خزانہ ہے۔

  احادیث کا ایک بڑا حصہ حکمت و موعظت پر مبنی ارشادات، تزکیہ نفس، عبادات کے فضائل، آخرت اور جنت و جہنم کی

  تفصیلات، مستقبل میں پیش آنے والے فتنوں اور اسی طرح کے معاملات سے متعلق ہے۔ یہ سب احادیث بھی ہمارے لئے
  عکمت و دانش اور معلومات کا قیمتی ذخیرہ ہیں۔ نصحت حاصل کرنے اور برائیوں سے بھی کر اپنا تزکیہ نفس کرنے کے لئے یہ
  احادیث بہت مفد ہیں۔

# بعد کی صدیوں میں حدیث پر زیادہ کام کیوں نہیں کیا گیا؟

ایک سوال ہی بھی کیا جاتا ہے کہ بعد کی صدیوں میں حدیث پر زیادہ کام کیوں نہیں کیا جاسکا اور معاملہ صرف پڑھنے پڑھانے تک ہی محدود رہا۔ اس سوال کا جواب بیہ ہے کہ محدثین کی طرف سے ایک عظیم کام کی پیکیل کے بعد اس میں کسی اضافے کی ضرورت ہی نہ رہی تھی۔ فن رجال کے ائمہ نے ، راویوں کے حالات بھی جہاں تک میسر آسکے ، تحریر کر دیے۔ محدثین کے گروہ نے مشہور کتب میں شامل احادیث کے بارے میں قبولیت اور عدم قبولیت کے فیصلے بھی کر دیے۔

اس کے بعدیمی کام باقی رہ جاتا تھا کہ ان احادیث کو دین کو سیحضے میں استعمال کیا جائے اور اس کی بنیاد پر قانون سازی کی جائے۔ یہ کام بہت پہلے صحابہ کرام علیہم الرضوان کے دور ہی سے شروع ہو چکا تھا اگر چہ اس کابڑا حصہ دوسری صدی کے وسط تک مکمل ہو گیالیکن اس پر مزید کام ہو تار ہا اور یہ سلسلہ چو تھی صدی تک چلتار ہا۔ ہونا تو یہ چاہئے تھا کہ یہ سلسلہ چلتار ہتا کیونکہ وقت کے ساتھ ساتھ پیش آتی رہے گی۔ آتی رہے گی۔

بعض فتنوں کے باعث چوتھی صدی کے اہل علم نے یہ اعلان کیا کہ اسلاف علم و تحقیق کا جو کام کر گئے ، وہ کافی ہے اور اب کسی اور اجتہاد کی ضرورت نہیں۔ ان کے اس اعلان کو مستقل طور پر سمجھ لیا گیااور امت بحیثیت مجموعی علمی جمود کا شکار ہوگئی۔ المیہ یہ ہوا کہ بہ علمی جمود صرف علوم دینیہ تک ہی محدود نہ رہا بلکہ مسلمانوں کی سائنس اور ٹیکنالوجی بھی اس کا شکار ہوگئی۔ یہی وجہ ہے کہ اس کے بعد ایک ہزار سال تک امت مسلمہ میں ہر علم وفن میں ایسے بلندیا ہے عالم بہت کم پیدا ہوئے جیسا کہ پہلی چار صدیوں میں ہواکرتے تھے۔

دوسری طرف اہل یورپ نے اجتہادی فکر کو بیدار کر کے سائنس و ٹیکنالو جی میں بے پناہ ترقی کی اور ہم پر چڑھ دوڑ ہے۔ موجو دہ دور میں اہل مغرب کے علمی وسیاسی چیلنے نے مسلم علماء کو اس بات پر مجبور کر دیاہے کہ وہ قر آن و سنت کی بنیاد پر از سر نو اپنے فقہی و قانونی فقہی اہل مغرب کے علمی وسیاسی چیلنے نے مسلم علماء کو اس بات پر مجبور کر دیاہے کہ وہ قر آن و سنت کی بنیاد پر از سر نو اپنے فقہی و قانونی فقہی اہل مغرب کا جائزہ لیں اور عصر حاضر کے تقاضوں کے مطابق قانون سازی کریں۔ دینی و دنیاوی علوم میں شخصی کار جان تقریباً پورے عالم اسلام میں جنم لے چکاہے اور امت کا بیا علمی قافلہ آ ہستہ علمی دنیا میں اپنا کھویا ہو امتام ملمہ علمی دنیا میں اپنا کھویا ہو امتام بہت کی جاسکتی ہے کہ انشاء اللہ پندر ہویں صدی ہجری اور اکیسویں صدی عیسوی کے آخر تک امت مسلمہ علمی دنیا میں اپنا کھویا ہو امتام بہت حد تک حاصل کرنے میں کامیاب ہو جائے گی۔

#### سوالات

- مسلمانوں کی موجو دہ علمی حالت پر تبصرہ کیجیے۔ ہمیں اپنے اندر علمی ذہن پیدا کرنے کے لئے کیا کرناضروری ہے۔
  - حدیث کو سمجھنا کیوں ضروری ہے؟ کم از کم تین وجوہات بیان کیجیے۔

# سبق 5: دور جدید میں حدیث کی خدمت کی کچھ نئی جہتیں

جہاں تک فن رجال کا تعلق ہے تو اس باب میں بہت زیادہ تحقیق و تفتیش کی گنجائش باقی نہیں رہی کیونکہ اس کی تدوین کا کام بالکل مکمل ہو چکا ہے البتہ احادیث کے طالب علم اسے سمجھنے اور سمجھانے کاسلسلہ جاری رکھے ہوئے ہیں اور یہ انشاء اللہ قیامت تک جاری رہے گا۔

ایسی احادیث جن کے بارے میں قدماء تحقیق نہیں کر سکے ، ان کی تحقیق کاسلسلہ اب بھی جاری ہے۔ دور جدید میں علامہ ناصر الدین البانی کی تحقیق اس کی ایک مثال ہے۔ تحقیق کے میدان میں شخصیت پرستی کی کوئی اہمیت نہیں ہوا کرتی۔ قدیم اور جدید اہل علم بھی انسان ہیں اور ان کے کام میں غلطی کا امکان بہر حال موجود ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بعد کے دور کے اہل علم قدیم اہل علم کے کام کا از سر نو جائزہ لیتے ہی رہتے ہیں تا کہ اس میں اگر کہیں کوئی غلطی رہ گئی ہے تو اس کی تلافی کی جاسکے۔

فن حدیث کی خدمت کی دوسر می جہت انفار ملیشن ٹیکنالوجی میں حالیہ ترقی سے پیداہوئی ہے۔ دور قدیم سے احادیث کا ذخیرہ مہت سی کتابوں میں متفرق ہے جن کی تعداد سیکٹروں میں ہے۔ ان کتب کا کوئی اسٹینٹررڈ اشاریہ (Index) اب تک ترتیب نہیں دیا جاسکا جس کی مددسے ایک موضوع پر موجود تمام احادیث کو سامنے رکھ کر ان سے استفادہ کیا جاسکے۔ مصر کے فواد عبدالباقی کا اشاریہ بہت محنت سے ترتیب دیا ہوا ہے لیکن اس سے استفادہ کرنے کے لئے انسان کو بہت زیادہ اور اق پلٹنا پڑتے ہیں اور ایک ایک حدیث کی تلاش میں گھنٹوں صرف ہو جاتے ہیں۔ اس طرح فن رجال کی کتب بھی مواد بہت زیادہ بھر اہوا ہے اور اس سے استفادہ کرنا خاصامشکل کام ہے۔ گھنٹوں صرف ہو جاتے ہیں۔ اس طرح فن رجال کی کتب بھی مواد بہت زیادہ بھر اہوا ہے اور اس سے استفادہ کرنا خاصامشکل کام ہے۔ 1990ء کے عشرے میں انفار میشن ٹیکنالوجی کے فروغ کے ساتھ علم حدیث کے ماہرین کے ذہن میں بیہ خیال پیداہوا کہ احادیث کا ایک جامع ڈیٹا بیس بنایا جائے جس میں احادیث کی تمام کتب میں موجود تمام احادیث کو درج کرلیا جائے۔ ہر حدیث کے ساتھ اس کی فنی

حیثیت پر بھی بحث فراہم کی جائے اور اس کے متعلق تمام ائمہ حدیث کی آرا کو بھی میسر کیا جائے۔ اس کے ساتھ ساتھ حدیث کے تمام راویوں سے متعلق معلومات اور ان کے متعلق فن رجال کے تمام ائمہ کی آرا بھی اکٹھی کی جائیں اور انہیں حدیث کی سندسے لنک کردیا جائے۔ کسی بھی نام پر کلک کرنے سے اس راوی کی مکمل تفصیلات سکرین پر ڈسپلے ہو جائیں۔ ان سب کے ساتھ ساتھ دور جدید کی ضروریات اور مسائل کے مطابق ایک تفصیلی انڈیکس تیار کیا جائے اور اس سے تمام احادیث کولنک کر دیا جائے۔

جدید ترین "سرچ انجنز" کی ٹیکنالوجی سے فائدہ اٹھاتے ہوئے کسی بھی ایک موضوع پر کلک کرنے سے ان تمام احادیث کا ذخیرہ سامنے آ جائے جن میں اس موضوع سے متعلق کسی بھی قسم کامواد پایا جاتا ہو۔ اس کے بعد کسی بھی حدیث پر کلک کرنے سے اس کی تفصیلی سند، متن اور اصل کتاب کا حوالہ سامنے آ جائے۔ احادیث کے ساتھ قدیم وجدید علماء کی لکھی ہوئی شروح (Commentaries) کو بھی اس میں شامل کر لیا جائے۔

عرب دنیا میں پچھلے بچاس برس میں حدیث پر غیر معمولی کام ہوا ہے۔ حدیث سے متعلق ایسے کی سافٹ و ئیر وجو د میں آ چکے ہیں۔
اردن کے دارالتر اث الاسلامی کے موسوعۃ الحدیث، مکتبہ الفیۃ لنۃ النبویۃ، اور مکتبہ شاملہ کے تیار کر دہ سافٹ و ئیر اس کی مثال ہیں۔ اس طرح علامہ ناصر الدین البانی رحمہ اللہ کی کتب پر مشتمل سافٹ و میر بھی منظر عام پر آ چکا ہے جو انٹر نیٹ پر بلاقیت دستیاب ہے۔

یہ تمام سافٹ و ئیر عربی زبان میں دستیاب ہیں کیونکہ انہیں علاء ہی استعال کرتے ہیں جن کا عربی زبان سے واقف ہوناضر وری ہے۔ کم و بیش بیہ تمام سافٹ و ئیر انٹر نیٹ پر دستیاب ہیں۔ ان میں سے بعض بلا معاوضہ اور بعض قیمت کی ادائیگی پر دستیاب ہیں۔

ان سافٹ و ئیر میں جو مزید بہتری لائی جاسکتی ہے، وہ یہ ہے کہ احادیث کے ساتھ ساتھ ان کی شروح کو بھی لنک کر دیا جائے تا کہ براؤزنگ کرنے میں زیادہ وفت صرف نہ ہو۔ اسی طرح کتب حدیث میں احادیث کے نمبر زکو مکمل طور پر اسٹینڈرڈ ائز کرنے کی ضرورت ہے تا کہ تلاش میں دشواری نہ ہو۔

#### سوالات

- حدیث کاسافٹ ویئر کیساہوناچاہیے؟اس میں کیا کیا فیچرز ہوناضر وری ہیں۔ اپنی تجاویز پیش کیجے۔
  - قدیم اہل علم نے احادیث پر جو تحقیق کی ہے،اس پر نظر ثانی کی ضرورت کیوں ہے؟

# سبق 6: علوم حدیث کی اہم اور مشہور کتب

دور قدیم سے لے کر آج تک علوم حدیث میں بہت سی کتب لکھی گئی ہیں۔ان میں سے بہت سی کتابوں کوعالمی شہرت حاصل ہوئی ہے۔ اصول حدیث کا فن علوم حدیث کی نہایت ہی اہم اور بنیادی شاخ ہے۔ڈاکٹر محمود طحان نے اس کتاب کے مقدمے میں ان کتابوں کے نام ذکر کیے ہیں۔

- المحدث الفاصل بین الراوی والواعی: یه قاضی ابو محمد الحسن بن عبد الرحمٰن بن خلاد الرامھر مزی (م 360ھ) کی کتاب ہے اور اس کاشار اصول حدیث کی اولین کتابوں میں کیا جاتا ہے۔ اس میں علوم حدیث کی تمام ابحاث موجود نہیں کیونکہ کسی بھی فن کی ابتدائی کتابوں میں تمام فنون کوشامل کرناممکن نہیں ہوتا۔
- معرفة علوم الحدیث: بیہ ابوعبداللہ محمد بن عبداللہ الحاکم النیثالپوری (م 405ھ) کی تصنیف ہے۔ اس کتاب کو فنی اعتبار سے مناسب انداز میں ترتیب نہیں دیا گیا۔
- المتخرج على معرفة العلوم الحديث: اسے ابو نعيم احمد بن عبدالله الاصبهانی (م 430هـ) نے تصنيف کيا۔ جن مباحث کو حاکم اپنی کتاب "معرفة العلوم الحدیث" میں درج نه کر سکے تھے، اصبھانی نے انہیں اس کتاب میں درج کیا ہے لیکن پھر بھی پچھ مباحث باقی رہ گئے ہیں۔
- الكفاية فى علم الرواية: يه مشهور مصنف ابو بكر احمد بن على بن ثابت الخطيب البغدادى (م 463هـ) كى كتاب ہے۔ يه كتاب اس فن كى بنيادى كے اہم ترين مباحث كى جامع ہے اور اس ميں روايت كے قواعد كو تفصيل سے بيان كيا گيا ہے۔ يه اصول حديث كے فن كى بنيادى كتب ميں شاركى جاتى ہے۔
- الجامع الاخلاق الراوی و آداب السامع: پیه بھی خطیب بغدادی کی تصنیف ہے۔ جبیبا کہ نام ہی سے ظاہر ہے، پیہ کتاب روایت حدیث کے آداب پر مشتمل ہے۔ اپنی نوعیت کی بیر ایک منفر دکتاب ہے۔ فنون حدیث میں سے شاید ہی کوئی ایسافن باقی رہ گیا ہو جس پر خطیب نے کوئی کتاب نہ لکھی ہو۔
- الالماع الى معرفة اصول الرواية و تقييد السماع: اس كتاب كے مصنف قاضی عياض بن موسی اليحصبی (م 544ه) ہيں۔ اس كتاب ميں اصول حديث كو حاصل كر كے اپنے پاس محفوظ ر كھنے (مخل) ميں اصول حديث كو حاصل كر كے اپنے پاس محفوظ ر كھنے (مخل) اور پھر اسے آگے منتقل كرنے (اداء) كے طريق كار پر بحث كی گئے ہے۔ كتاب كی ترتيب نہايت ہی اعلی درجے كی ہے۔
- <u>مالایسع المحدث جھلہ:</u> یہ ابو حفص عمر بن عبد المجید المیا نجی (م580ھ) کی کتاب ہے۔ یہ ایک چھوٹی سی جزوی کتاب ہے جو علوم حدیث کے طلباء کے لئے زیادہ فائدہ مند نہیں ہے۔
- علوم الحدیث: یه کتاب ابوعمروعثمان بن عبدالرحمٰن الشھرزوری (م 643ھ) کی تصنیف کر دہ ہے۔ مصنف'ابن صلاح' کے نام سے زیادہ مشہور ہیں اور یہ کتاب "مقدمہ ابن صلاح" کے نام سے معروف ہے۔ یہ علوم حدیث پر نفیس ترین کتاب ہے۔ مصنف نے اس میں خطیب بغدادی اور ان سے پہلے کے مصنفین کی کتابوں میں بھرے ہوئے مواد کو اکٹھا کر دیا ہے۔ یہ کتاب بہت سے فوائد کی حامل ہے البتہ اسے مناسب انداز میں ترتیب نہیں دیا گیا۔

- التقريب والتيسير لمعرفة السنن البشير والنذير: بيه محيى الدين يجي بن شرف النووى (م 676هـ) كى كتاب ہے۔ بيه ابن صلاح كى "علوم الحديث" كى تلخيص ہے۔ بيه كتاب نهايت ہى اہم سمجھى جاتى ہے۔
- تدریب الراوی فی شرح التقریب النواوی: پیه جلال الدین عبد الرحمٰن بن ابی بکر السیوطی (م 911ه) کی تصنیف ہے اور امام نووی کی کتاب" التقریب" کی شرح (تشریح) پر مبنی ہے۔ اس میں مولف نے بہت سے بتائج بحث کوشامل کر دیا ہے۔
- نظم الدرر فی علم الانز: اس کتاب کے مصنف زین الدین عبد الرحیم بن الحسین العراقی (م 806ھ) ہیں۔ یہ کتاب "الفیۃ العراقی "
  کے نام سے مشہور ہے۔ اس میں انہوں نے ابن صلاح کی کتاب "علوم الحدیث" کو منظم کر کے پیش کیا ہے اور اس میں مزید
  مباحث کا اضافہ کیا ہے۔ یہ ایک نہایت ہی مفید کتاب ہے اور اس کی متعدد شروح لکھی گئی ہیں۔ خود مصنف نے بھی اس کتاب کی
  دوشر وحات لکھی ہیں۔
- فتح المغیث فی شرح الفیة الحدیث: بیر کتاب محمد بن عبد الرحمٰن السخاوی (م 902هـ) کی تصنیف ہے۔ بیر الفیة العراقی کی تشریح پر مبنی ہے اور اس کی سب سے عمدہ شرح سمجھی جاتی ہے۔
- نخبة الفكر فى مصطلح اصل الانز: بيه حافظ ابن حجر عسقلانی (م852ه) كی مخضر كتاب به لیكن اپنے مباحث اور ترتیب کے اعتبار سے نہایت ہی عمدہ ہے۔ مصنف نے اس كتاب كو ایسے عمدہ انداز میں ترتیب دیا ہے جو اس سے پہلے کے مصنفین کے ہال موجود نہیں ہے۔ مصنف نے خود اس كتاب كی شرح "نزهة النظر" کے نام سے لکھی ہے۔
- المنظومة البيقونية: اس كتاب كے مصنف عمر بن محمد البيقوني (م 1080هـ) ہيں جنہوں نے ايک مخضر نظم كی صورت ميں قواعد حديث كو بيان كيا ہے۔ اس كے اشعار كی تعداد 34 سے زيادہ نہيں ہے ليكن اپنے اختصار كے باعث يہ بہت مشہور ہوئی۔ اس كی متعدد شروح لکھی جاچکی ہيں۔
  - قواعد التحديث: اس كتاب كے مصنف محرجمال الدين قاسمی (م1332ه) ہيں۔ يہ بھی ايک مفيد كتاب ہے۔

#### سوالات

اگر آپ عربی زبان سے واقف ہیں تواوپر بیان کر دہ دستیاب کتابوں کو ڈاؤن لوڈ کر کیجیے اور ان میں سے ہر کتاب کے مشمولات کی ایک فہرست تیار تیجیے۔

# سبق7: علم المصطلح كي بنيادي تعريفات (1)

اس سبق میں ہم" نیسیر مصطلح الحدیث" میں بیان کر دہ بنیادی تعریفات کے علاوہ کچھ اضافی تعریفات بھی پیش کر رہے ہیں جو مصنف نے اصل کتاب میں درج نہیں کی ہیں۔

# علم المصطلح

وہ علم جس کے اصولوں اور قواعد وضوابط کی بنیاد پر کسی حدیث کو قبول یا مستر د کرنے کے لئے اس کی سند اور متن کو جانجیا اور پر کھا جاتا ہے۔

# علم المصطلح كاموضوع

اس کاموضوع (حدیث کی) سند اور متن کا تجزیه کرناہے تا کہ حدیث کو قبول یامستر د کیاجا سکے۔

# علم المصطلح كامقصد

علم المصطلح کا مقصد صحیح اور کمز ور احادیث کی پیچان کرناہے۔

#### حديث

حدیث کالغوی مفہوم "نئی بات" ہے۔ اس کی جمع "احادیث" ہے۔ اصطلاحی مفہوم میں حدیث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وأله وسلم سے منسوب کسی قول، آپ کے کسی فعل، آپ کی عطاکر دہ اجازت یاکسی کیفیت کو بیان کرنے کا نام حدیث ہے۔

#### روايت

حدیث کی روایت کامطلب ہے کہ کوئی شخص، کسی اور سے حدیث سنے اور پھر اسے آگے دوسرے افراد کو منتقل کر دے۔روایت زبانی بھی ہوسکتی ہے اور تحریری بھی۔

### خر

اس کالغوی مفہوم توکسی واقعے کو بیان کرناہے۔اصطلاحی طور پر اس سے تین مفاہیم مر ادلئے گئے ہیں۔

- "خبر" اور "حديث" تهم معنى لفظ ہيں۔
- "حدیث" وہ ہے جورسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب ہواور "خبر" وہ ہے جو کسی اور سے منسوب ہو۔

• "خبر"، "حدیث" کی نسبت زیادہ عمو می نوعیت کی چیز ہے اور اس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے علاوہ دیگر لوگوں کی خبریں بھی شامل ہیں۔ (یعنی ہر حدیث خبر ہے لیکن ہر خبر حدیث نہیں ہے۔)

اثر

اس كالغوى مفهوم توباقى في جانے والى چيز ہے۔اصطلاحی مفاہيم ميں دو آراء يائی جاتی ہيں:

یہ حدیث کامتر ادف ہے۔

وہ خبریں جو صحابہ و تابعین سے منسوب ہوں۔

اسناد

اس کے بھی دو معنی ہیں:

حدیث کی کڑیوں کو شار کرنا

کسی حدیث کے متن کو آگے پہنچانے والے افراد کی زنجیر۔ یہ مفہوم "سند" کے متر ادف ہے۔

سند

اس کالغوی مفہوم ہے" قابل اعتماد ہونا"۔سند کے ذریعے کسی حدیث کامستند ہونامعلوم کیا جاتا ہے اور اس پر اعتماد کیا جاتا ہے۔اصطلاح میں یہ کسی حدیث کے متن کو آگے پہنچانے والے افراد کی زنجیر کانام ہے۔

متن

اس کالغوی معنی ہے "سخت اور زمین سے اٹھا ہوا" اور اصطلاحی مفہوم میں بیہ حدیث کاوہ حصہ ہو تاہے جس پر آ کر سند ختم ہو جاتی ہے۔ (یعنی اصل بات جو حدیث میں بیان کی گئی ہوتی ہے۔)

علم حدیث میں کسی بھی حدیث کے دو حصے مانے جاتے ہیں: ایک حصہ اس کی سند اور دوسر امتن۔ "سند "سے مر ادوہ حصہ ہو تاہے جس میں حدیث کی کتاب کو ترتیب دینے والے امام حدیث (Compiler) سے لے کر حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک کے تمام راویوں (حدیث بیان کرنے والے) کی مکمل یا نامکمل زنجیر (Chain of Narrators) کی تفصیلات بیان کی جاتی ہیں۔ "متن "حدیث کا اصل حصہ ہو تاہے جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا کوئی ارشاد، آپ کا کوئی عمل یا آپ سے متعلق کوئی حالات بیان کئے گئے ہوتے ہیں۔ اس بات کو شبحفے کے لئے ہم ایک مثال سے وضاحت کرتے ہیں:

فرض کیجئے حدیث کی کسی کتاب میں ہمیں یہ حدیث لکھی ہوئی ملتی ہے: سفیان بن عینیہ، زید بن علاقہ کے ذریعے جریر بن عبداللہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا، "ہم نے نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی اس بات پر بیعت کی کہ ہم ہر مسلمان کے خیر خواہ ہوں گے۔"

اس حدیث میں بولڈ اور سرخ حروف میں لکھا گیا حصہ "سفیان بن عینیہ، زید بن علاقہ کے ذریعے جریر بن عبداللہ رضی اللہ عنہ سے" حدیث کی سند کہلا تا ہے اور انڈر لائن حروف میں لکھا گیا حصہ "ہم نے نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی اس بات پر بیعت کی کہ ہم ہر مسلمان کے خیر خواہ ہوں گے۔" حدیث کا متن کہلا تا ہے۔

حدیث کی ایک سند، اس کا ایک "طریق" کہلاتی ہے۔ اس کی جمع "طُرُق" ہے۔ بہت سی احادیث ہمیں متعدد طرق سے حاصل ہوتی ہیں۔

### مُسنَد (نون پرزبر کے ساتھ)

لغوی مفہوم میں اس چیز کومند کہتے ہیں جس کی طرف کوئی چیزیابات منسوب کی گئی ہو۔اس کے اصطلاحی مفاہیم تین ہیں۔

احادیث کی وہ کتاب جس میں احادیث کوروایت کرنے والے صحابہ کی ترتیب سے اکٹھا کیا گیا ہو۔

وہ حدیث جس کی سند ملی ہوئی ہو۔

یہ سند کامتر ادف بھی ہے۔

### مُسنِد (نون پرزیر کے ساتھ)

وہ شخص جو اپنی سند کے ساتھ حدیث روایت کر تاہو،'مُسنِد' کہلا تاہے۔اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ اسے خو داس حدیث کاعلم ہے یا وہ کسی اور شخص سے روایت کر رہاہے۔

### مُح*دِّ*ث

وہ شخص جو علم حدیث کی روایت اور درایت کاماہر ہو۔وہ کثیر تعداد میں روایات اور ان کے بیان کرنے والے راویوں کے بارے میں علم ر کھتاہو۔ نوٹ: حدیث کو پر کھنے کے معیار دو طرح کے ہیں۔ پہلی قسم کا معیار "روایت" کہلا تا ہے جس میں حدیث کی سند میں موجود راویوں کے بارے میں تحقیق کی جاتی ہے کہ وہ قابل اعتاد ہیں یا نہیں۔ دوسری قسم کا معیار "درایت" کہلا تا ہے جس میں حدیث کے متن کا قر آن مجید اور دیگر احادیث کی روشنی میں تجزیہ کرکے دیکھا جاتا ہے کہ کیا یہ بات واقعتاً رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمائی ہوگی؟ کیا یہ حدیث قر آن اور دیگر صحیح احادیث سے مطابقت رکھتی ہے؟

#### سوالات

- "مسئد" اور "مسند" میں کیا فرق ہے؟
- سنداور متن میں فرق بیان تیجیے۔ان میں سے ہر ایک کو پر کھنے کے طریقے کانام کیاہے؟

# سبق8: علم المصطلح كي بنيادي تعريفات (2)

#### حافظ

اکثر محدثین کے نزدیک "حافظ" اور "محدث" ہم معنی الفاظ ہیں۔ یہ بھی کہا گیاہے کہ "حافظ" کا درجہ "محدث" سے بلندہے کیونکہ اس کاعلم اپنے طبقے کے دیگر افراد کی نسبت زیادہ ہوتاہے۔

# حاتم

بعض اہل علم کی رائے کے مطابق حاکم ایسا محدث ہو تاہے جو تمام احادیث کاعلم حاصل کرلے سوائے اس کے کہ کوئی چیوٹی موٹی بات رہ جائے۔

### راوی

رادی اس شخص کو کہتے ہیں جو کسی سے سن کر حدیث کو آگے بیان کر تاہے۔

# شيخ

کوئی راوی جس استاذ سے حدیث کو حاصل کر تاہے، اس استاذ کو شیخ کہا جا تا ہے۔ استاذ کو شیخ الشیخ کہا جا تا ہے۔ مثال کے طور پر بخاری کی بیہ حدیث دیکھیے:

حدثنا قبيصة بن عقبة قال: حدثنا سفيان، عن الأعمش، عن عبد الله بن مرة، عن مسروق، عن عبد الله بن عمرو: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: أربع من كن فيه كان منافقا خالصا، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا اؤتمن خان، وإذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فحر- تابعه شعبة عن الأعمش- (بخارى، مديث 34)

سید ناعبداللہ بن عمرورضی اللہ عنہماسے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس شخص میں یہ چار خصوصیات ہوں، وہ خالص منافق ہے اور جس میں کوئی ایک خصلت ہو، تو اس میں نفاق کی ایک خصلت ہے جب تک کہ یہ اس میں موجود رہے: جب اس کے سپر دکوئی امانت کی جائے تو وہ خیانت کرے، جب بات کرے تو جھوٹ بولے، جب وعدہ کرے تو اسے توڑ دے اور جب لڑائی جھگڑا کرے تو اس میں گالی گلوچ پر اتر آئے۔

اس حدیث کو امام بخاری نے اپنی مشہور زمانہ کتاب" الجامع الصحے" میں نقل کیاہے۔ امام بخاری کے شیخ قبصہ بن عقبہ ہیں، قبصہ کے شیخ سفیان ہیں، اعمش کے شیخ عبد اللہ بن مرۃ ہیں جن کے شیخ مشہور تابعی مسروق ہیں۔ مسروق اس حدیث کو صحابی رسول سیدناعبد اللہ بن عمروبن عاص رضی اللہ عنہماہے سن کر آگے بیان کررہے ہیں۔

### صحت وضعف

قابل اعتماد حدیث کو صحیح کہا جاتا ہے جبکہ نا قابل اعتماد حدیث کو ضعیف کہا جاتا ہے۔ ان دونوں کی مزید اصطلاحی بحث آگے کتاب کے متن میں آر ہی ہے۔ حدیث کے صحیح ہونے کواس کی "صحت" اور ضعیف ہونے کواس کا "ضعف" کہا جاتا ہے۔ یہاں صحت سے مراد جسمانی صحت نہیں ہے بلکہ اس کا معنی ہے صحیح ہونا۔

### موضوع

ا پنی طرف سے حدیث ایجاد کر کے اسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کرنے کو "وضع حدیث" کہا جاتا ہے۔ ایسی گھڑی ہوئی حدیث "موضوع حدیث" کہلاتی ہے۔ یہاں موضوع سے مر اد 'ٹایک' نہیں ہے بلکہ اس کامعنی ہے وضع کی گئی حدیث۔

### متصل اور منقطع روايت

متصل روایت اس روایت کو کہا جاتا ہے جس کاسلسلہ سند شر وع سے لے کر آخر تک ملا ہوا ہوا ور اس میں کوئی سند کی کوئی کڑی بھی غائب نہ ہو۔ منقطع ایسی روایت کو کہتے ہیں جس کی سند ایک یاایک سے زائد مقام سے ٹوٹی ہو کی ہولیعنی سند کی کوئی کڑی غائب ہو۔

#### ضبط

ضبط کا معنی ہے حدیث کو محفوظ رکھنا۔ حدیث کو یادداشت کے سہارے محفوظ بھی رکھا جاسکتا ہے اور لکھ کر بھی۔ قدیم عرب غیر معمولی حافظے کے مالک ہو کرتے تھے۔ یہ لوگ سینکڑوں اشعار پر مشتمل قصیدوں کو ایک بارسن کر ہی ترتیب سے یاد کر لیا کرتے تھے۔ اسلام قبول کرنے کے بعد ان کی بیہ صلاحیت قرآن اور حدیث کو محفوظ رکھنے کے لئے استعال ہوئی۔ اس کے ساتھ ساتھ بہت سے افراد نے ذاتی ڈائریوں کی صورت میں بھی حدیث کو محفوظ کرر کھا تھا۔

#### تابعين اورتبع تابعين

تابعین، صحابہ کرام سے اگلی نسل کانام ہے۔ یہ وہ حضرات ہیں جنہوں نے صحابہ کرام سے دین کی تربیت عاصل کی۔ تابعین کا دورر سول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی وفات (11ھ) کے بعد سے لے کر 160-150ھ کے لگ بھگ تک چلاہے۔ تابعین کے بعد اگلی نسل کو تبع تابعین کا کہاجا تاہے۔ ان کا دور آخری صحابی کی وفات (100ھ) کے بعد سے لے کر کم وبیش 250ھ تک چلاہے۔

#### شرح

حدیث کی تشر تک پر مبنی کتاب کو "شرح" کہاجاتا ہے۔ یہ لفظ حدیث کے علاوہ دیگر علوم جیسے فقہ وغیرہ کی کسی کتاب کی تشر تک پر مبنی کتاب کے لئے بھی بولاجاتا ہے۔ قرآن مجید کی تشر تک پر مبنی کتاب کے لئے ایک مخصوص نام "تفسیر" مقرر کیا گیاہے۔

#### عربوں کے نام

قدیم عربوں کے ہاں طویل ناموں کارواج رہاہے۔ ان کے نام کے مختلف جصے ہوتے ہیں جن میں کنیت، اصل نام، والد کانام، داداکانام، لقب، نسبت سب کچھ شامل ہے۔ مثال کے طور پر " ابو بکر احمد بن علی بن ثابت الخطیب البغدادی" کے نام میں 'ابو بکر' کنیت ہے، اقب، نسبت سب کچھ شامل ہے۔ مثال کے طور پر " ابو بکر احمد بن علی بن ثابت الن کے داداکانام ہے، 'خطیب' ان کالقب ہے اور 'بغدادی' شہر بغداد کی احمد ان کا اپنانام ہے، 'علی' ان کے والد کانام ہے، 'ثابت' ان کے داداکانام ہے، 'خطیب' ان کالقب ہے اور 'بغدادی' شہر بغداد کی طرف ان کی نسبت ہے۔ نسبت شہر کے علاوہ قبیلے، پیشے یا کسی اور چیز سے بھی ہو سکتی ہے۔

طویل ناموں کا فائدہ یہ ہوتا تھا کہ مختلف افراد میں فرق کیا جاسکتا ہے۔ ایک ہی نام کے بہت سے افراد ہوسکتے ہیں لیکن اسنے طویل نام کا ایک ہی شخص ہونا تقریباً ناممکن ہے۔ اس کی مثال ہیہ ہے کہ ابن حجر نام کے دوعلاء مشہور ہیں لیکن ان کی نسبت سے ان میں فرق کیا جاسکتا ہے، ایک ابن حجر عسقلانی اور دوسرے ابن حجر کلی۔

طویل نام کو مختصر کر کے بولا جاتا ہے۔ ایک شخص اپنے نام کے کسی ایک جھے سے مشہور ہو جاتا ہے اور پھر اس کا تذکرہ نام کے اسی جھے سے کیا جانے لگتا ہے۔ مثلاً خطیب بغدادی اپنے لقب اور نسبت سے زیادہ مشہور ہیں۔

#### سن وفات

حدیث کی کتب میں اکثر او قات مصنفین اور راویوں کا سن وفات بھی درج کیا جاتا ہے۔ اس کا مقصدیہ ہو تا ہے کہ کتاب کی تصنیف کے وقت کا اندازہ لگایا جا سکے۔ قدیم دور میں عام طور پر کتاب پر تاریخ تصنیف درج کرنے کارواج نہ تھا۔ راویوں کا سن وفات بہت اہم ہے کیونکہ اسی سے ان کی روایت کے درست اور متصل ہونے کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔

#### حدیث کے کتاب کے مصنف کی شر الط (Criteria)

احادیث کی کتب کے مصنفین اکثر کچھ شر الط متعین کر کے اپنی کتاب میں احادیث درج کیا کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر امام بخاری علیہ الرحمة الرحمة نے یہ شر ط مقرر کی کہ میں اپنی کتاب میں صرف اور صرف صحیح احادیث اکٹھی کروں گا۔ اسی طرح امام احمد بن حنبل علیہ الرحمة نے یہ شر ط مقرر نہیں کی کہ ان کی کتاب میں صرف صحیح احادیث ہی اکٹھی کی جائیں گی لیکن ان کی شرطیہ تھی کہ وہ کسی بھی صحابی سے منقول ہر طرح کی روایت کو اکٹھا کر دیں گے۔ کسی بھی مصنف کی کتاب پر علمی تنقید کرنے کے لئے ان کی شر ائط کی اہمیت بہت زیادہ م

### تخرتع

علوم حدیث کی اصطلاح کے مطابق حدیث کے ذخیرے میں سے کسی مخصوص حدیث کو تلاش کر کے اسے کتاب میں درج کرنے کے عمل کو تخر تخ کہا جاتا ہے۔ اس کے لئے عام طور پر بید لفظ استعال کیا جاتا ہے، "اخر جہ بخاری" یعنی "امام بخاری نے اس حدیث کی تخر تخ کرنے کے بعد اسے اپنی کتاب میں درج کیا۔ "

### شيخين اور صحيحين

علوم حدیث میں شیخین سے مراد امام بخاری اور امام مسلم ہوا کرتے ہیں۔ ان دونوں کی تصنیف کر دہ کتابوں کو کتب حدیث میں اہم ترین مقام حاصل ہے۔ چو نکہ ان دونوں کتابوں کے نام میں لفظ "الصحح" ہے اس وجہ سے انہیں صحیحین کہاجا تاہے۔ مثال کے طور پریہ کہا جاتا ہے،"اس حدیث کو شیخین نے صحیحین میں درج کیا۔"

#### سوالات

- تخریخ کی تعریف بیان کیجیے۔
- مصنف کے نام اور سن وفات کی اہمیت بیان کیجیے۔

# سبق 9: كتب حديث كاايك تعارف

حدیث کے دستیاب ذخیرے میں موجود کتب کی تصنیف کازمانہ دو سری صدی ہجری یا آٹھویں صدی عیسوی سے شروع ہو تاہے۔ کتب حدیث کی متعدد اقسام ہیں جن کی تفصیل ہیہ ہے:

# صحيح احاديث يرمشتمل كتب

یہ وہ کتابیں ہیں جن کے مصنفین نے اس بات کا اہتمام کرنے کی کوشش کی ہے کہ اپنی کتب میں صرف اور صرف صحیح احادیث درج کریں۔ ان میں صحیح بخاری، صحیح مسلم، صحیح ابن خزیمہ، صحیح ابن حبان اور مشدرک حاکم شامل ہیں۔ بعد کے محدثین نے ان کتابوں کی احادیث کا دوبارہ جائزہ لے کریہ متعین کرنے کی کوشش کی ہے کہ کیا ان کتابوں کے مصنفین اپنی شرط کو پورا کرنے میں کامیاب بھی ہوئے ہیں؟

اس تحقیق کے مطابق صرف اور بخاری اور مسلم الیسی کتب ہیں جن کی احادیث کم از کم سند کے اعتبار سے صحت کے اعلی ترین معیار پر پورااتر تی ہیں۔ باقی مصنفین نے اگر چہ کوشش تو بہت کی ہے مگر ان کی کتب میں بعض ضعیف احادیث بھی درج ہو گئی ہیں۔ اگر چپہ بخاری اور مسلم کی صرف چندروایات پر متن اور درایت کے اعتبار سے تنقید کی گئی ہے مگر ان کی اسناد کے معاملے میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

## احکام کی احادیث پر مشتل کتب

یہ وہ کتب ہیں جن میں مصنفین نے یہ کوشش کی ہے کہ صرف دین کے احکام سے متعلق احادیث اکٹھی کی جائیں۔ ان کتب کو فقہ کی کتب کے ابواب پر احادیث کو مرتب کیا جاتا ہے۔ مثال کے طور پر ان میں کتاب الصلوق، کتاب الرکوق، کتاب الصوم، کتاب الج، کتاب البیوع، کتاب الامارة وغیرہ کے تحت احادیث لائی جاتی ہیں۔

ان میں قدیم کتب کو "موطاء" کہا جاتا ہے۔ اس کی مثالیں امام مالک اور امام محمد بن حسن شیبانی کی موطاء ہیں۔ بعد کے ادوار میں ان کتب کو "سنن" کا نام دے دیا گیا۔ موطاء امام مالک کی احادیث بھی بعد کی چھان بین کے بعد سند کے اعتبار سے "صحیح" کے در جے پر ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ موطاء امام مالک کو صحیح بخاری ومسلم کی ہم پلہ کتاب سمجھا جاتا ہے۔

سنن کی مثالوں میں سنن ترمذی، ابو داؤد، ابن ماجہ اور نسائی ہیں۔ یہ چاروں کتب مشہور و معروف ہیں اور دینی مدارس کے نصاب میں داخل ہیں۔ انہیں "سنن اربعہ" کہا جاتا ہے۔ ان کتب میں صحیح کے ساتھ ساتھ ضعیف احادیث بھی پائی جاتی ہیں۔ سنن کی دیگر کتابوں میں بیہقی، دار قطنی، اور دارمی کی سنن شامل ہیں۔ ان میں سے بعض مصنفین جیسے امام نسائی اور امام بیہقی نے سنن کی تین تین

مختلف سائز کی کتابیں لکھی ہیں۔ان میں کبری،وسطی اور صغری شامل ہیں۔ مثال کے طور پر "سنن نسائی الکبری" میں مصنف نے بہت زیادہ احادیث جمع کی ہیں۔اس کے بعد انہوں نے اس کا اختصار کر کے "وسطی" تیار کی اور پھر مزید اختصار کر کے "صغری" تصنیف کی ہے۔

# راوی صحابی کی ترتیب پر مشتمل کتابیں

ان کتابوں کو "مند" کہا جاتا ہے۔ ان میں سب سے زیادہ مشہور مند احمد بن حنبل ہے۔ ان کتابوں کے مصنفین نے ہر صحابی سے روایت کر دہ احادیث کو ایک جگہ جمع کر دیا ہے۔ اس طریقے سے ان کی کتابوں کے ابواب صحابہ کے نام پر ہیں۔ قدیم ترین مسانید میں ابوعوانہ، ابو داؤد طیالسی، علی بن جعد، بزار، حمیدی، ابن مبارک، ابن راہویہ، شافعی، سراج، سعید بن منصور، اور سفیان بن عینیہ کی مسانید شامل ہیں۔

## اساتذه کی ترتیب پر مشتمل کتابیں

بعض مصنفین نے احادیث کی کتب کو اپنے اساتذہ کے ناموں پر مشتمل ابواب میں تقسیم کیا ہے۔ انہوں نے جس جس استاذ سے احادیث حاصل کیں، انہی کے نام سے باب قائم کرکے اپنا مجموعہ تیار کیا۔ ان کتابوں کی "مجم " کہاجا تا ہے۔ ان میں طبر انی کی مجم کبیر، اوسط اور صغیر مشہور ہیں۔ ابن عساکر کی مجم نے بھی تاریخ میں شہرت یائی ہے۔

# احادیث و آثار پر مشتمل کتابیں

یہ ایسی کتب ہیں جن میں مصنفین نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی احادیث کے ساتھ ساتھ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے قول و فعل، واقعات اور عدالتی فیصلوں کو بھی اکٹھا کر دیاہے۔ان کتابوں میں مصنف ابن ابی شیبہ ، مصنف عبد الرزاق اور بیہقی کی معرفة السنن والآثار شامل ہیں۔

#### جامع كتب

"جامع" الیی کتاب کو کہاجا تاہے جس میں مصنف نے ہر ممکن موضوع سے متعلق احادیث اکٹھی کی ہوں۔ بخاری اور مسلم کی "الجامع الصحح" جامع کتب کی بہترین مثال ہیں۔ ان کے علاوہ جامع ترمذی بھی صحاح ستہ میں شامل ہے۔ ترمذی کی کتاب کو بعض حضرات نے احمع' اور بعض نے اسنن' میں شار کیا ہے۔ ابن الا ثیر کی جامع الاصول بھی اسی اصول پر لکھی گئی ہے۔ جلال الدین سیوطی نے جمع الجوامع کے نام سے تمام دستیاب احادیث کو اکٹھا کرنے کی کوشش کی ہے جوبڑی حد تک کامیاب رہی ہے۔

171

بعض حضرات نے کسی خاص موضوع پر احادیث اکٹھی کی ہیں۔ ایسے مجموعوں کو "جزء" کہا جاتا ہے۔ امام بخاری کی "الادب المفرد" اس کی مثال ہے جو خاص طور پر آداب معاشرت سے متعلق ہے۔

#### سيرت

سیرت کی کتابوں کا موضوع رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی سوانح حیات (Biography) لکھنا ہے۔ ان میں قدیم ترین کتاب سیرت ابن اسحاق ہے۔ اس کے بعد سیرت ابن اسحاق ہے۔ اس کے بعد کثیر تعداد میں سیرت پر کتابیں لکھی جاچکی ہیں جن میں ابن جوزی کی جلاء الفہوم، ابن کثیر کی السیرة النبویہ اور ابن حزم کی جوامع السیرة نے زیادہ شہرت پائی۔ اردو اور انگریزی میں بھی سیرت پر بہت سی کتب لکھی جاچکی ہیں۔ ان کتابوں میں صحیح وضعیف ہر قسم کی روایات پائی جاتی ہیں جس کی وجہ سے یہ ضروری ہو تاہے کہ ان کی چھان بین کرکے ان پر اعتماد کیا جائے۔ اعتماد کے لحاظ سے سیرت کی کتب سے کم سمجھا جاتا ہے۔

#### تاريخ

تاریخ میں طبری کی تاریخ الامم والملوک، بعد کی تمام کتابوں کاماخذہ۔ اس میں تاریخ سے متعلق ہر طرح کی روایات اکٹھی کر دی گئی ہیں۔ ان میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے متعلق روایات بھی شامل ہیں۔ بعد میں ابن خلدون کی تاریخ کو عالمی شہرت حاصل ہوئی۔ اعتاد کے لحاظ سے تاریخ کی کتب کا درجہ سیرت کی کتب سے بھی کم سمجھاجا تا ہے۔

ان تمام اقسام پر مشتمل کتابیں عربی زبان میں شائع ہو چکی ہیں۔ عربی میں یہ کتب انٹر نیٹ پر بلامعاوضہ دستیاب بھی ہو چکی ہیں۔ ان میں سے صرف چند کتب کے اردو اور انگریزی ترجے ہو چکے ہیں۔ ان میں سے خاص طور پر بخاری اور مسلم کے ترجے انٹر نیٹ پر دستیاب ہیں۔ بخاری ومسلم کے علاوہ تمام کتب حدیث میں صحیح وضعیف ہر قسم کی روایات پائی جاتی ہیں۔ سیر ت و تاریخ کی کتب کا معاملہ مزید احتیاط کا تقاضہ کرتا ہے۔

ان کے علاوہ بھی احادیث سے متعلق کتب کی چند اقسام ہیں۔ انہیں ہم انشاء اللہ یونٹ 9 میں بیان کریں گے۔

#### اسائنمنٹ

او پر بیان کر دہ کتب حدیث کی ایک فہرست تیار کیجیے۔ اس فہرست میں شامل ہر کتاب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔ ہر کتاب کے عربی متن کے علاوہ اس کے انگریزی اور ار دوتر جموں کو تلاش کر کے اپنی حدیث لا ئبریری مکمل کیجیے۔

# سبق 10: مشهور محدثین کا تعارف

محد ثین کی تعداد تو بلامبالغہ لاکھوں میں ہے لیکن ان میں سے بعض حضرات ایسے ہیں جنہوں نے اس فن میں اہم ترین کارنامے سر انجام دیے ہیں۔ چونکہ اس کتاب میں بارباران کاذکر آئے گا، اس لئے ضروری ہے کہ ان کا مخضر تعارف پیش کر دیاجائے۔ یہاں ہم تمام ائمہ کاذکر نہیں کر رہے بلکہ صرف انہی کا تذکرہ کر رہے ہیں جن کے کام کا حوالہ اس کتاب میں باربار دیا گیا ہے۔ رحمۃ اللہ علیہم اجمعین

ابو حنيفه نعمان بن ثابت(80-150H/699-767CE)

آپ فقہ کے مشہور امام ہیں۔ آپ کا اصل میدان قرآن اور حدیث کی بنیاد پر عملی زندگی کالائحہ عمل تیار کرنا تھا۔ کو فہ سے تعلق رکھتے ۔ صحابی رسول سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے ملاقات کے باعث آپ کا شار تابعین میں ہوتا ہے۔ بہت بڑے تاجر بھی تھے۔ سیدنا عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے شاگر دکے شاگر دکھا دسے تعلیم حاصل کی۔ آپ کے شاگر دوں میں ابویوسف اور محمد بن حسن شیبانی کو شہرت نصیب ہوئی۔ آپ کا فقہی مسلک پورے عالم اسلام میں پھیلا ہوا ہے۔

مالک بن انس (93-179H/712-795CE)

مدینہ کے مشہور امام ہیں۔ حدیث اور فقہ کے ماہر تھے۔ موطاء کے مصنف ہیں جو حدیث اور فقہ کی قدیم ترین کتاب سمجھی جاتی ہے۔ آپ کو بھی باد شاہ کے نقطہ نظر سے اختلاف کرنے کے باعث تشد د کاسامنا کرنا پڑا۔

عبد الله بن مبارك (118-181H/736-797CE)

حدیث اور فقہ کے مشہور امام ہیں۔ آپ نے اخلا قیات، تزکیہ نفس، جہاد اور تعمیر شخصیت سے متعلق کئی کتب لکھیں۔

سفيان بن عينيه (107-198H/725-814CE)

کو فہ کے رہنے والے تھے مگر مکہ میں مقیم رہے۔ آپ کا شار اہل حجاز کے بڑے علماء میں ہو تا ہے۔ امام شافعی آپ کا نقابل امام مالک سے
کیا کرتے تھے۔

محمر بن ادریس شافعی (150-204H/767-820CE)

حدیث اور فقہ کے مشہور امام ہیں۔ آپ کا تعلق فلسطین سے تھا۔ مکہ میں بچپن گزارا۔ مالک بن انس اور سفیان بن عینیہ کے شاگر د ہوئے۔ بغد اد اور یمن میں وقت گزارا۔ آخر عمر میں سر کاری ملاز مت سے استعفی دے کر مصر میں مقیم ہوئے اور قاہرہ میں وفات پائی۔

یجی بن معین (159-233H/775-848CE)

جرح وتعدیل یعنی راویوں کو قابل اعتماد قرار دینے یانہ دینے کے فن کے امام ہیں۔ بغداد کے رہنے والے تھے۔ جرح وتعدیل کے علاوہ احادیث کے جامع بھی تھے۔

احد بن حنبل (164-241H/780-855CE)

آپ حدیث اور فقہ کے مشہور امام ہیں۔ آپ کا تعلق عراق کے دارالحکومت بغداد سے تھا۔ امام شافعی کے شاگر د ہوئے۔ اپنی جرات کے باعث باد شاہ متوکل نے انہیں شدید تشد د کانشانہ بنوایا۔ آپ کے شاگر دوں میں بخاری ومسلم شامل تھے۔

محمد بن اساعيل بخاري (194-256H/810-870CE)

آپ فن حدیث کے مشہور ترین امام ہیں اور اپنی کتاب صحیح بخاری کے لئے مشہور ہیں۔ از بکستان کے شہر بخارامیں پیدا ہوئے۔ بہت سے شہر ول سے احادیث اکٹھی کیں۔ صحیح کے علاوہ آپ نے فن رجال، تاریخ اور اخلا قیات سے متعلق کتابیں تصنیف کیں۔ معاصر علماء کے تعصب کے باعث آپ کو بخارا سے نکلنا پڑا۔ سمر قند میں آپ کی وفات ہوئی۔

مسلم بن حجاج (204-261H/820-875H)

آپ کا تعلق از بکستان کے شہر نیشا پورسے تھا۔ اپنے زمانے کے مشہور ترین محد ثین سے احادیث حاصل کیں جن میں احمد بن حنبل اور بخاری جیسے محد ثین شامل تھے۔ آپ" صحیح مسلم" کے مصنف ہیں جو صحیح بخاری کے بعد حدیث کا اعلی ترین مجموعہ ہے۔

ابوعيسى ترمذى (209-279H/824-892CE)

آپ حدیث کی مشہور کتاب جامع ترمذی کے مصنف ہیں۔از بکستان کے شہر ترمذ سے تعلق رکھتے تھے۔

ابن ابي حاتم رازي (240-327H/854-938CE)

جرح وتعدیل کے مشہور امام ہیں۔ایران کے شہر رہے سے تعلق رکھتے تھے۔ بہت سی کتابوں کے مصنف ہیں۔

احد بن حسين البيهقي (384-458H/994-1066CE)

حدیث کے ائمہ میں سے تھے۔ آپ کا سب سے بڑا کارنامہ "سنن الکبری" ہے جو احکام سے متعلق احادیث کے سب سے بڑے مجموعوں میں سے ایک ہے۔ آپ کا تعلق از بکستان کے علاقے نیشا پورسے تھا۔ اس کے بعد بغداد، کو فیہ اور مکہ میں بھی رہے۔

خطيب بغدادي (392-463H/1002-1071CE)

آپ علوم حدیث کو مرتب کرنے والوں میں نہایت ہی اہمیت کے حامل ہیں۔ آپ کا تعلق کوفہ کے قریب ایک گاؤں سے تھا۔ عالم اسلام کے مختلف شہر وں میں علم کی تلاش میں نکلے۔ آخر میں بغداد میں رہائش اختیار کی۔ علوم حدیث میں آپ کو غیر معمولی اہمیت حاصل ہے۔

ابن عبد البر (368-464H/978-1071CE)

آپ کا تعلق اسپین میں قرطبہ سے تھا۔ اساءالر جال، حدیث اور فقہ کے امام تھے۔ موطاءمالک کی بہت بڑی شرح کے مصنف ہیں۔ صحابہ کرام رضی اللّٰہ عنہم کے سوانح حیات پر لکھی گئی"الاستیعاب" کے مصنف بھی آپ ہی ہیں۔

عبد الغني المقدسي (541-600H/1146-1203CE)

آپ کا تعلق دمثق سے ہے۔ بعد میں مصر کے شہر اسکندریہ اور ایران کے شہر اصفہان میں مقیم رہے۔ حدیث کی چھر مشہور کتابوں کے رجال پر آپ نے تحقیق کر کے ایک ضخیم کتاب"الا کمال" تصنیف کی ہے۔

ابن الاثير (555-630H/1160-1230CE)

عراق کے شہر موصل میں مقیم رہے۔ علوم الحدیث میں انہوں نے غیر معمولی اضافے کئے ہیں جن میں اساءالر جال پر غیر معمولی کام شامل ہے۔ آپ کوشہرت صحابہ کرام کی زندگیوں پر لکھی گئی کتاب'اسد الغابہ" سے حاصل ہوئی۔

جلال الدين سيوطي (849-911H/1445-1505CE)

سینکڑوں کتابوں کے مصنف ہیں۔مصرکے شہر اسیوط میں پیداہوئے۔ آپ نے حدیث کی دستیاب تمام کتابوں کواکٹھاکر کے جامع الکبیر تیار کی۔علوم القر آن اور علوم الحدیث کومنظم صورت میں پیش کیا۔ بعد کے دور کے علاء میں آپ کا مقام غیر معمولی ہے۔

#### اسائتمنٹ

اوپر بیان کردہ مصنفین کے حالات زندگی اور ان کی کتابیں انٹر نیٹ پر تلاش تیجیے اور انہیں اپنی الیکٹر انک لا ئبریری میں شامل تیجیے۔ اگر آپ عربی زبان سے واقفیت رکھتے ہوں توان کتابوں کا مطالعہ شر وع کر دیجیے۔

# يونك2: خبر كى اقسام

# سبق 1: تاریخی معلومات کے حصول کے ذرائع

خبر کے ہم تک چہنچنے کے اعتبار سے اس کی دواقسام ہیں:

- وہ خبر کوبے شار ذرائع (طرق) سے ہم تک پہنچی ہو، متواتر کہلاتی ہے۔
- وہ خبر جو محدود واسطوں سے ہم تک پینچی ہو، "خبر واحد" کہلاتی ہے۔ اس کی جمع "اخبار احاد" ہے۔ [یہ محدود واسطے ایک یا ایک سے زائد ہو سکتے ہیں۔ اگر یہ ایک سے زائد بھی ہوں تب بھی یہ فن حدیث کی اصطلاح میں خبر واحد ہی کہلاتی ہے۔] ان دونوں کی مزید اقسام اور دیگر تفاصیل ہم انشاء اللہ عنقریب بیان کریں گے۔ پہلے ہم متواتر کی بحث کرتے ہیں۔

نوٹ: حدیث کی ایک سند کو "طریق" کہتے ہیں۔ اس کی جمع" طرق" ہے۔ تاریخ میں کسی بھی قشم کی معلومات (Information)، خواہوہ فد ہبی ہوں یانہ ہوں، کو دوسر ہے لوگوں اور اگلی نسلوں تک منتقل کرنے کے بنیادی طور پر دوطر لیقے استعال ہوئے ہیں۔ ان میں سے ایک طریقے کو تواتر اور دوسر ہے کو خبر واحد کہا جاتا ہے۔ تواتر سے مر ادوہ طریقہ ہے جس کے مطابق کسی خبر کو ہر دور میں استے زیادہ افراد بیان کرتے ہوں کہ اس کے بارے میں کسی شک وشبہ کی گنجائش نہ رہے۔ اس کے برعکس خبر واحدوہ طریقہ ہے جس کے مطابق کسی خبر کو ایک دویا چند افراد بیان کرتے ہوں اور ان کے بیان میں غلطی یاشک وشبہ کی گنجائش باقی رہ جائے۔ تواتر کی مثال یوں پیش کی جاسکتی ہے کہ امریکہ میں گیارہ سمبر 2001 کو ور لڈٹریڈ سنٹر تباہ ہو گیا۔ یہ واقعہ رونما ہوتے ہی اس کی خبر دنیا بھر کے ٹی وی چینلز، اخبارات اور انٹر نیٹ کے ذریعے دنیا بھر میں پھیل گئی۔ اس واقعہ کو موقع پر جاکر ہز اروں افراد نے دیکھا اور بیان کر دیا۔ اس معاطمے میں دنیا بھر میں کو کوئی اختلاف نہیں ہے کہ یہ واقعہ رونما ہوا تھا کیونکہ اس میں کسی شک و شبہ کی گنجائش نہیں ہے۔

اب سے پندرہ ہیں برس تک کے بعداس واقعے کو دنیا بھر کے اربوں افراد اپنی آنے والی نسل کو سنائیں گے، اس واقعے کے بارے مضامین لکھے جاتے رہیں گے، ویڈیو فلمیں دیکھی جاتی رہیں گی اور اس کا تذکرہ ہو تارہے گا۔ ہمارے بعد والی نسل کے افراد انہی طریقوں سے ان معلومات کو اپنے سے آگلی نسل میں منتقل کریں گے اور یہ سلسلہ جاری رہے گا۔ اب سے کئی صدیاں بعد بھی اس بات میں کوئی شک و شبہ موجود نہیں ہوگا کہ 11 ستمبر 2001 کو نیویارک میں ورلڈ ٹریڈ سنٹر جہازوں کے ظراؤ سے تباہ ہوگئے سے میں کوئی شک و شبہ موجود نہیں ہوگا کہ 11 ستمبر 2001 کو نیویارک میں ورلڈ ٹریڈ سنٹر جہازوں کے ظراؤ سے تباہ ہوگئے سے میں یورا پر اسیس " تواتر " کاعمل کہلا تا ہے۔

اس ذریعے سے حاصل ہونے والی معلومات حتی اور قطعی ہوتی ہیں اور ان کے بارے میں کسی شک وشیعے کی کوئی گنجائش نہیں ہوتی۔
ساڑھے تیرہ سوسال پہلے سانحہ کر بلاو قوع پذیر ہوا تھا، ساڑھے چودہ سوسال قبل عرب میں محمدر سول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی
بعث ہوئی تھی اور آپ کے بعد آپ کے صحابہ رضی اللہ عنہم نے اس وقت کی مہذب د نیا کابڑا حصہ فتح کر لیا تھا، دوہز ارسال پہلے
فلسطین میں سید نامسے علیہ الصلوۃ والسلام نے دین حق کا علم بلند کیا تھا، چار ہز ارسال قبل سید ناموسی علیہ الصلوۃ والسلام کے مقابلے پر
آنے والا فرعون سمندر میں غرق ہو گیا تھا، ساڑھے چار ہز ارسال پہلے سید ناابر اہیم علیہ الصلوۃ والسلام نے نمر ودکی خدائی کو چینج کیا
تھا، اور اس سے بھی کہیں پہلے سید نانوح علیہ الصلوۃ والسلام کے زمانے میں زمین پر ایک بہت بڑ اسیلاب آیا تھا۔ یہ وہ معلومات ہیں،
جن کا کوئی ذی عقل اپنے ہوش و حواس میں رہتے ہوئے انکار نہیں کر سکتا۔ اگر کوئی ان حقائق کا انکار کر تاہو تو وہ سورج کے روشن

ہمارے علمی ذخیرے میں الی بہت ہی معلومات ہیں جو تواتر کے ذریعے حاصل ہوتی ہیں اور ان کے بارے میں کوئی شک و شبہ نہیں کیا جاسکا۔ ایساضر ور ہوسکتاہے کہ بعض معلومات کے منتقل کرنے کاسلسلہ اگلی نسلوں میں پہنچ کر کسی وجہ سے منقطع ہو جائے اور یہ تواتر ٹوٹ جائے۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سے بادشاہوں کے وجود اور زمانوں کے بارے میں تاریخ میں اختلاف پایا جاتا ہے کیونکہ ان معلومات کی اتنی اہمیت نہ تھی کہ کوئی انہیں محفوظ رکھنے کا اہتمام کر تا۔ اس کے برعکس انبیاء کر ام علیہم الصلوة والسلام اور بعض دیگر مذاہب کے بانیوں کے بہت سے واقعات تواتر کے ساتھ منتقل ہوتے چلے آرہے ہیں کیونکہ ان کی اہمیت کے پیش نظر انہیں محفوظ رکھنے کا بھر یور اہتمام کیا گیا تھا۔ یہی اہتمام تواتر کہلا تا ہے۔

تاریخ میں بہت سی معلومات ہمیں خبر واحد (ایک دوافراد کی دی ہوئی خبر) کی صورت میں بھی ملتی ہیں۔اس کی مثال ہے ہے کہ ور لاٹر ٹریڈ سنٹر کی تباہی کا منظر کسی عینی شاہد نے دیکھا۔ اس نے اپنے ذہن میں موجود تفصیلات کو کسی دوسرے تک منتقل کر دیا۔ دوسرے شخص نے ان معلومات کو تیسرے تک، تیسرے نے چوشے تک اور چوشے نے پانچویں شخص تک منتقل کر دیااور یہ سلسلہ چاتارہا۔ان معلومات میں اس قسم کی باتیں ہوسکتی ہیں کہ اس نے جہازوں کے گرانے سے پہلے کسی شخص کو مشکوک انداز میں اس قسم کی باتیں ہوسکتی ہیں کہ اس نے جہازوں کے گرانے سے پہلے کسی شخص کو مشکوک انداز میں اس قسم کی باتیں ہوئی تھی، پچاسویں منزل پر موجود فلال شخص کس عمارت سے نکل کر بھاگتے ہوئے دیکھا تھا، سب سے پہلے 79 ویں منزل تباہ ہوئی تھی، پچاسویں منزل پر موجود فلال شخص کس طرح زندہ بچاوغیرہ و غیرہ و ولڈٹریڈ سنٹر کا تباہ ہوناتو تو اتر سے ثابت ہے لیکن اس کی جزوی تفصیلات خبر واحد سے۔ یہی وجہ ہے کہ طرح زندہ بچاوغیرہ و فیر ہوتی ہے۔

انسان کی یہ نفسیات ہوتی ہے کہ وہ کسی بھی واقعے کے ہر پہلو کو جزوی تفصیلات کی حد تک یاد نہیں رکھتا۔ انسان کی یہ فطرت ہے کہ وہ کسی بھی واقعہ کو کو قتل کا واقعہ ہو وہ کسی بھی واقعے کو اپنے خیالات، نظریات، دلچیپیوں اور تعصبات کی عینک سے دیکھتا ہے۔ مثلاً اگر کسی جگہ کوئی قتل کا واقعہ ہو جائے توہم دیکھتے ہیں کہ ایک گواہ تو پوری تفصیل سے قاتل کا حلیہ بتادیتا ہے لیکن اس کے قتل کرنے کے انداز کوزیادہ تفصیل سے

بیان نہیں کر پاتا کیونکہ اس طریقے میں اس کی دلچیپی نہیں ہوتی اور وہ اسے مناسب حد تک نوٹ نہیں کر پایا ہو تا۔ اس کے برعکس دوسر اگواہ قاتل کے حلیے کو توزیادہ تفصیل سے نوٹ نہیں کر تالیکن قتل کرنے کے انداز کوبڑے واضح انداز میں بیان کر دیتا ہے کیونکہ اس کی دلچیپی اسی میں ہوتی ہے۔

اسی طریقے سے اگر اس واقعے کو کوئی ایسا شخص بھی دیکھ رہا ہو جو اسلح میں بڑی دلچیہیں رکھتا ہو تو وہ باقی چیزوں کی نسبت آلہ قتل کی جزئیات کو بڑی تفصیل سے بیان کر دے گا۔ ایسا بھی ممکن ہے کہ کسی شخص نے قاتل کو پیچیان لیا ہولیکن وہ کسی ذاتی مفادیا خوف کی وجہ سے اس کے بارے میں غلط معلومات فراہم کر دے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک ہی واقعے کو بیان کرنے والوں میں تفصیلات کے بارے میں پچھ اختلاف رونما ہو ہی جاتا ہے۔

جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ ہمارے اخبارات کسی بھی بڑے واقعے کی جب رپورٹنگ کرتے ہیں تو ان میں اس کے بارے میں
بعض تفصیلات میں اختلاف موجود ہو تاہے۔ کسی حادثے کی صورت میں مرنے والے یازخمی ہونے والوں کی تعداد کیا تھی، حادثے
میں قصور کس کا تھا، جیسے معاملات میں اخباری رپورٹرز کے بیانات کے فرق کی وجہ سے مختلف اخبارات مختلف معلومات دیتے ہیں
جبکہ اس بات پر سب کا اتفاق ہو تاہے کہ یہ واقعہ رونما ہواہے۔

یہ چیز بھی عام مثاہدے میں دیکھنے میں آتی ہے کہ ایک شخص دوسرے کے سامنے واقعے کو بالکل درست بیان کر دیتا ہے لیکن دوسر اللہ علی علی مثاہدے میں دیکھنے میں آتی ہے کہ ایک شخص دوسرے کے سامنے واقعے کو بالکل درست بیان کرتے وقت اپنے کسی مفاد کے تحت، یا پھر محض غفلت ولا پر واہی کی وجہ سے اس میں پچھ کمی بیشی بھی کر دیتا ہے۔ آپ نے وہ کھیل کھیلا یا پھر دیکھاضر ور ہو گاجس میں ایک فر دکو کوئی جملہ بتایا جاتا ہے اور اس نے اسے اپنے ساتھی کے کان میں بتانا ہو تا ہے۔ بہت سے ساتھیوں سے گزر کر جب وہی جملہ آخری فر دسے یو چھا جاتا ہے تو اس کا جو اب اصل جملے سے خاصا مختلف ہو تا ہے۔

یمی وجہ ہے کہ تاریخ میں تواتر سے حاصل ہونے والی معلومات سوفیصد قطعی اور یقینی (Confirm) ہوتی ہیں اور ان میں کسی قسم کے اختلاف کی کوئی گنجائش نہیں ہوتی۔ اس کے برعکس خبر واحد سے حاصل ہونے والی معلومات سوفیصد یقین کے در جے پر نہیں کہنچتیں بلکہ ان میں کسی نہ کسی حد تک شک وشبہ پایاجا تاہے۔ اس شک وشبہ کو شخیق کے طریقوں سے کم از کم سطح پر لا یاجا سکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ محد ثین نے اصول حدیث کا فن ایجاد کیا تاکہ خبر واحد سے حاصل کر دہ معلومات کو پر کھاجا سکے۔

#### سوالات

- اوپر بیان کر دہ مثالوں کے علاوہ کسی بھی قسم کی ایسی تاریخی معلومات کی مثال بیان کیجیے جو ہم تک تواتر سے پہنچی ہوں۔
  - مختلف افراد کی دی گئی خبر ول میں فرق کیوں واقع ہو جاتا ہے۔

# سبق2: خبر متواتِر

#### متواتر کی تعریف

لغوی اعتبار سے "متواتر"، "تواتر" سے نکلاہے اور اس کا اسم فاعل ہے۔ تواتر کا مطلب ہو تاہے کسی چیز کا مسلسل اور لگا تار ہونا۔ جیسا کہ کہاجا تاہے "متواتر بارش ہوتی رہی" یعنی کہ بارش مسلسل اور لگا تار ہور ہی ہے۔

اصطلاحی مفہوم میں متواتر وہ حدیث ہوگی جس کے بیان کرنے والے اتنی کثیر تعداد میں ہیں کہ ان کا جھوٹ پر متفق ہونانا ممکن ہے۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ متواتر وہ حدیث ہوگی جس کی روایت ہر نسل کے افراد اتنی کثیر تعداد میں کررہے ہوں کہ بیہ بات عقلاً ناممکن ہو کہ انہوں نے کسی غلط یا جھوٹی بات پر اتفاق رائے کر لیا ہوگا۔

#### متواتر کی شر ائط

اس تعریف سے بیہ واضح ہو گیاہے کہ کوئی خبر اس وقت تک متواتر نہیں ہوسکتی جب تک کہ اس میں یہ چار شر ائط نہ پائی جاتی ہوں۔

- اسے روایت کرنے والے کثیر تعداد میں ہوں۔ اس بات میں اختلاف رائے ہے کہ کم از کم کتنے افراد کو کثیر تعداد کہا جائے گا؟ اہل علم نے کم از کم "دس" افراد ہونے کو ترجیح دی ہے۔ (تدریب الراوی، ج2، ص177)
  - (ابسے لے کررسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک) ہر نسل اور ہر زمانے میں راویوں کی تعداد کثیر ہو۔
- ان افراد کا جھوٹی بات پر اکٹھا ہو جاناعقلاً ناممکن ہو۔ (بیہ اس وقت ہی ہو گا جب بیہ راوی مختلف شہر ، جنس ، مذہب وغیر ہ سے تعلق رکھتے ہوں۔ اس کے بغیر ہو سکتا ہے کہ راوی کثیر ہوں لیکن خبر متواتر ہو جائے۔)
- اس خبر کو وہ ایک حسی مشاہدے کے طور پر بیان کریں یعنی یہ کہیں کہ "ہم نے یہ دیکھا ہے۔۔۔۔"، "ہم نے یہ سنا ہے ۔۔۔۔"، "ہم نے یہ سنا ہے ۔۔۔۔"، "ہم نے اسے چھوا ہے۔۔۔۔"۔ اگر وہ محض اپنی عقل سے قیاس آرائی کررہے ہوں گے جبیبا کہ لوگوں نے دنیا کے آغاز (یامختلف جانوروں کے ارتقاء) سے متعلق کی ہیں توبیہ خبر متواتر نہ ہوگی۔

نوٹ: ان شرائط کی وجہ بیہ ہے کہ ایک نقطہ نظر کے ماننے والے با قاعدہ پلاننگ کر کے کسی بات کا پر وپیگنڈہ کر سکتے ہیں لیکن اگر مختلف نقطہ ہائے نظر کے حاملین ایک ہی بات کر رہے ہوں تو پھریہ امر محال ہو جائے گا۔

#### متواتر كانحكم

خبر متواتر سے قطعی اور یقینی علم حاصل ہو تا ہے۔ یہ اتنایقینی علم ہو تا ہے کہ اس کی وجہ سے انسان مجبور ہو جاتا ہے کہ وہ اس خبر کی اسی طرح تصدیق میں کوئی تر دد نہیں ہونا چاہیے۔ خبر متواتر ایسی طرح تصدیق میں کوئی تر دد نہیں ہونا چاہیے۔ خبر متواتر ایسی ہوتی رہے اور ہر خبر متواتر کولاز ما قبول کیا جاتا ہے۔ اس کے راویوں کی چھان بین کی ضرورت بھی نہیں ہوتی (کیونکہ وہ استے زیادہ اور متنوع اور مختلف (Diversified) ہیں کہ ان کا جھوٹ پر اکٹھے ہونانا ممکن ہے۔)

#### متواتر كى اقسام

خبر متواتر کی دواقسام ہیں، لفظی اور معنوی۔

- متواتر لفظی وہ خبر ہوتی ہے جس کے الفاظ اور معانی دونوں ہی تواتر سے منتقل کئے گئے ہوں۔اس کی مثال میہ حدیث ہے،"جس نے جان بوجھ کر مجھ (یعنی رسول اللہ) سے جھوٹی بات منسوب کی،وہ اپناٹھ کانہ جہنم میں بنالے۔"اسے ستر سے زائد صحابہ نے روایت کیاہے۔
- متواتر معنوی وہ خبر ہوتی ہے جس کے الفاظ تواتر سے نہ منتقل نہ کئے گئے ہوں لیکن معنی تواتر سے منتقل کیا گیا ہو۔ اس کی مثال دعامیں ہاتھ اٹھانا ہے۔ اس معاملے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے سوسے زائد احادیث روایت کی گئی ہیں اور ان سب میں بیہے کہ آپ نے دعا کے وقت ہاتھ اٹھائے کیکن بیہ بات مختلف الفاظ میں بیان کی گئی ہے۔ کسی ایک جملے کو لفظاً تواتر حاصل نہیں ہے لیکن مختلف طرق (سند کے سلسلوں) کو اکٹھا کرنے سے معنوی تواتر حاصل ہو جاتا ہے۔ (تدریب الراوی، عرص 180)

#### متواتر كاوجود

اس میں کوئی شک نہیں کہ متواتر احادیث پائی جاتی ہیں جیسا کہ حوض، موزوں پر مسح کرنے، نماز میں ہاتھ اٹھانے، حدیث کو آگے پہنچانے، والی احادیث اور ان کے علاوہ دیگر۔لیکن اگر ہم اخبار آحاد کی تعداد کو دیکھیں تواس کے مقابلے میں متواتر احادیث کی تعداد بہر حال بہت کم ہے۔

#### متواترسے متعلق مشہور تصانیف

اہل علم نے متواتر احادیث کو جمع کرنے کی کوششیں کی ہیں اور اس ضمن میں مستقل تصانیف کی ہیں تا کہ ایک طالب علم کے لئے ان کی طرف رجوع کرنا آسان ہو۔ان میں بیہ تصانیف شامل ہیں:

• الازهار المتناثره في الاخبار الهواتره: بيه جلال الدين سيوطي كي تصنيف ہے۔ بيه كتاب ابواب ميں تقسيم شده ہے۔

- قطف الازهار: یه بھی سیوطی کی کتاب ہے۔اس میں انہوں نے پہلی کتاب کی تلخیص کی ہے۔
  - نظم المتناثر من الحديث المتواتر: ال كے مصنف محمد بن جعفر الكتاني ہيں۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- متواتر لفظی اور معنوی میں فرق بیان کیجیے۔
- اوپر بیان کر دہ کتب حدیث کو انٹر نیٹ پر تلاش کر کے اپنی الیکٹر انک لا تبریری میں شامل کیجیے۔

# سبق3: خبر واحد

### خبر واحد کی تعریف

لغوی اعتبار سے "واحد" کامطلب ہے ایک۔ خبر واحد وہ خبر ہے جو ایک شخص نے روایت کی ہو۔ اصطلاحی مفہوم میں خبر واحد وہ خبر ہے جس میں تواتر کی شروط جمع نہ ہوں(خواہ اس کے روایت کرنے والے ایک سے زیادہ ہی کیوں نہ ہوں۔) (نزہۃ النظر ص 26)

## خبر واحد كاتحكم

خبر واحدسے غیریقینی (ظنی) علم حاصل ہو تاہے۔اس کامطلب میہ ہے کہ اس علم پر بحث واستدلال کی گنجائش ہوتی ہے۔

### خبر واحدكى اقسام

خبر واحد کی طرق (اسناد) کی تعداد کے اعتبار سے تین اقسام ہیں:

- مشهور
- *"*%•
- غريب

ہم ان میں سے ہر ایک پر مشقل بحث کریں گے۔

سوالات اور اسائنمنٹ

• متواتر اور خبر واحد میں فرق بیان تیجیے۔

• خبر واحد کی یانج اقسام کے نام کھیے۔

# سبق4: خبر مشهور

### خبر مشهور کی تعریف

لغوی اعتبار سے "مشہور" شہرت کا اسم مفعول ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ جو چیز ظاہر اور مشہور ہو جائے۔ اس کو ظاہر ہونے کے باعث مشہور کہاجا تاہے۔اصطلاحی مفہوم میں "خبر مشہور" الیی خبر کو کہتے ہیں جسے ہر دور میں کم از کم تین افراد نے روایت کیا ہواگر چیہ یہ حد تواتر تک نہ پہنچی ہو۔

#### خبر مشہور کی مثال

یہ حدیث مشہور ہے کہ"اللہ تعالی علم کو ویسے ہی لو گوں کے سینوں سے غائب نہیں کر دینا بلکہ وہ اہل علم کو اس د نیاسے اٹھالیتا ہے یہاں تک کہ کوئی (صحیح) عالم باقی نہیں رہ جاتا۔ لوگ اپنے جاہل سر داروں کے پاس جاکر سوال پوچھتے ہیں اور وہ بغیر علم کے انہیں فتوی دے کر انہیں گمر اہ کر دیتے ہیں۔" ( بخاری ، مسلم ، تر مذی ، ابن ماجہ ، احمہ )

### خبر منتفيض اور خبر مشهور

لغوی اعتبار سے "مستفیض" استفاض سے نکلاہے جو خود "فاض" سے مشتق ہے۔ اس کا معنی ہے کسی چیز جیسے پانی کا پھیلنا۔ اصطلاحی مفہوم میں اس کے تین معنی ہیں۔

- پیمشهور کامتر ادف ہے۔
- یہ مشہور کی نسبت زیادہ مخصوص اور متعین ہے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ مستفیض کی شرط بیہ ہے کہ اس کی اسناد بر ابر ہوں جب کہ مشہور میں بیہ شرط نہیں ہے۔
  - یه مشهور کی نسبت زیاده عام ہے۔ بید دوسری رائے کے مخالف نقطہ نظر ہے۔

### غير اصطلاحي معنى مين خبر مشهور

غیر اصطلاحی معنی میں مشہور ایسی خبر کو کہتے ہیں جو کہ لوگوں کی زبان پر عام ہو جائے اگر چہ وہ قابل اعتبار نہ بھی ہو۔اس میں وہ خبریں بھی شامل ہیں جن کی ایک بیا ایک سے زیادہ سند بھی نہ ہو ،اور نہ ہی اس کی سند اپنی اصل میں یائی جائے۔

#### غير اصطلاحی خبر مشہور کی اقسام

#### غير اصطلاحی خبر مشهور کی متعد د اقسام ہیں:

- حدیث کے ماہرین میں مشہور خبر: اس کی مثال سیرناانس رضی اللہ عنہ کی وہ روایت ہے جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وأله وسلم نے ایک مہینہ رکوع کے بعد رعل اور ذکوان کے بارے میں دعائے ضرر فرمائی۔ (بخاری، مسلم)
- حدیث کے ماہرین، عام علاء اور عوام میں مشہور خبر: اس کی مثال بیہ حدیث ہے کہ، "مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے دوسر امسلمان محفوظ رہے۔" (بخاری، مسلم)
- فقہ کے ماہرین میں مشہور خبر: اس کی مثال یہ حدیث ہے کہ "حلال کاموں میں اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ ناپسندیدہ کام طلاق ہے۔" (متدرک حاکم)
- اصول فقہ کے ماہرین میں مشہور خبر: اس کی مثال وہ حدیث ہے کہ "میری امت سے غلطی اور بھول چوک کی صورت میں کئے گئے ناپیندیدہ کام پر مواخذہ نہ ہو گا۔"اسے ابن حبان اور حاکم نے صحیح قرار دیا ہے۔
- نحو کے ماہرین میں مشہور خبر: جیسے "صہیب کتنا اچھا بندہ ہے۔ اگر وہ اللہ سے نہ ڈرتا ہوتا تواس کی نافر مانی کرتا۔" یہ ایک بے اصل حدیث ہے۔
- عام لوگوں میں مشہور خبر: جیسے "جلدی شیطان کی طرف سے ہوتی ہے۔" اسے ترمذی نے اپنی کتاب میں درج کیا اور اسے حسن قرار دیا۔

### خبر مشهور كائحكم

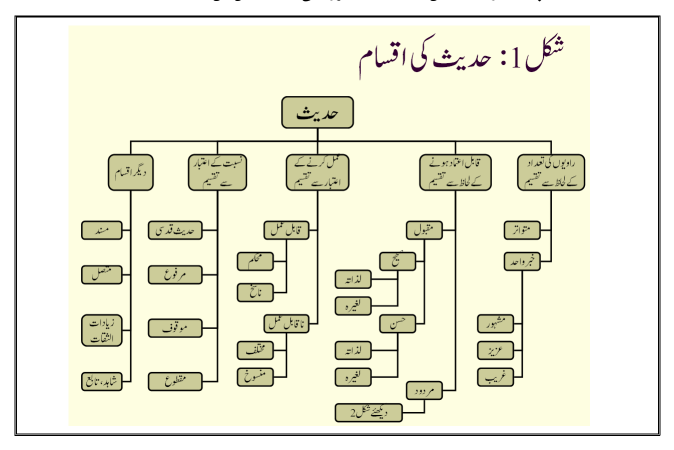
خبر مشہور خواہ وہ اصطلاحی معنی میں ہویانہ ہو، صحیح یاغیر صحیح ہوسکتی ہے۔اس میں صحیح، حسن، ضعیف اور موضوع احادیث سب کی سب پائی جائیں گی۔ اگر اصطلاحی معنی میں مشہور حدیث، صحیح ہوتو پھر اس کی شہرت کی خصوصیت کی بنیاد پر اسے عزیز اور غریب قسم کی احادیث پرترجیح دی جائے گی۔

#### خرمشهورسے متعلق اہم تصانیف

غیر اصطلاحی معنی میں مشہور احادیث پر کئی کتب تصنیف کی گئی ہیں جن میں سے کچھ یہ ہیں:

- المام سخاوى كى المقاصد الحسنة فيما اشتهر على الألسنة
- عجلوني كي كشف الخفاء ومزيل الإلباس فيما اشتهر من الحديث على السنة الناس

• ابن الدين الشيباني كي تمييز الطيب من الخبيث فيما يدور على ألسنة الناس من الحديث



#### سوالات اور اسائتمنٹ

- خبر مشهور کی تعریف تیجیے اور اس کا حکم بیان تیجیے۔
- اوپر بیان کر دہ کتب حدیث کو انٹر نیٹ پر تلاش کر کے اپنی الیکٹر انک لا بھریری میں شامل تیجیے۔

# سبق5: خبر عزیز

### خبرعزيز كى تعريف

لغوی اعتبار سے یہ یا تو "عَرِّیْ یَعِرُ" سے صفت مشبہ ہے جس کا مطلب ہے قلیل ہونا یا پھر یہ "عَرَٰ یَعَرُ" سے صفت مشبہ ہے جس کا معنی ہے قوی اور طاقتور ہونا۔ اسے یہ نام اس کے قلیل اور نادر ہونے کے باعث دیا گیا ہے۔ یہ ایسی حدیث ہے جو کسی اور سند کے باعث قوت پکڑتی ہے (لیکن بذات خودیہ ایک ایسی روایت ہوتی ہے جس کے راوی کم ہوتے ہیں۔)

#### تعريف كي وضاحت

ایی حدیث کو "عزیز" کہا جاتا ہے جس کی روایت ہر دور میں دویا دوسے کم افراد کر رہے ہوں۔ یہ ممکن ہے کسی دور میں اس کے راوی تین یا تین سے زائد بھی ہو جائیں لیکن کسی ایک دور میں اس کے راویوں کی تعداد کا دوسے کم ہو جاناضر وری ہے کیونکہ (تعریف متعین کرنے میں) کم طبقات کا اعتبار کیا جائے گا۔ یہ وہ تعریف ہے جو قابل ترجیج ہے جیسا کہ حافظ ابن حجرنے (شرح نخبہ میں) کھا ہے۔ بعض اہل علم کے نزدیک عزیز دویا تین افراد کی روایت کو کہتے ہیں۔ یہ لوگ بعض صور توں میں مشہور اور عزیز کے مابین فرق نہیں کرتے۔

### خبر عزيز كي مثالين

جیسا کہ شیخین (امام بخاری و مسلم رحمهما اللہ) نے سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے اور امام بخاری نے سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "تم میں سے کوئی بھی اس وقت تک صاحب ایمان نہیں ہو سکتا جب تک کہ وہ مجھ سے اپنے والدین، اولا داور تمام انسانوں سے زیادہ محبت نہ کرنے لگے۔" (بخاری، مسلم)

اس حدیث کوسیدناانس رضی اللہ عنہ سے قمادہ اور عبد العزیز بن صھیب نے روایت کیا۔ اس کے بعد قمادہ سے اس حدیث کو شعبہ اور سعید نے روایت کیا جبکہ عبد العزیز بن صھیب سے اساعیل بن علیہ اور عبد الوارث نے روایت کیا۔ ان میں سے ہر ایک سے پھر بہت سے افراد نے روایت کیا۔

#### خبر عزيزسے متعلق اہم تصانيف

اہل علم نے خاص طور پر خبر عزیز سے متعلق کوئی کتاب نہیں لکھی۔اس کی وجہ ظاہر ہے کہ چونکہ ایسی احادیث بہت قلیل تعداد میں ہیں۔ اور انہیں الگ سے لکھنے کا کوئی فائدہ بھی نہ تھا،اس وجہ سے ایسانہیں کیا گیا۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- خبر عزیز اور مشہور میں کیا فرق ہے؟
  - خبر عزيز كاحكم بيان تيجيه

# سبق6: خبر غریب (اکیلے شخص کی خبر)

#### خبر غریب کی تعریف

لغوی اعتبار سے یہ صفت مشبہ ہے اور اس کا معنی ہے ایسا منفر دشخص جو اپنے اقرباسے بھی دور ہو۔ اصطلاحی مفہوم میں اس کا مطلب ہے ایسی روایت میں منفر دہو۔ [عربی میں "غربت" کا معنی ہو تاہے تنہائی۔ یہ اردو کے لفظ غربت سے مختلف معنوں میں استعال ہو تاہے۔]

#### تعريف كي وضاحت

الیی حدیث کو "غریب" کہاجاتا ہے جس کی روایت ہر دور میں ایک ہی شخص کر رہا ہو۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ چند ادواریا صرف ایک ہی دور میں ایک سے زائد افراد بھی اس کی روایت کر رہے ہوں تواس میں کوئی حرج نہیں بلکہ اس کی روایت ایک ہی اس کی روایت صرف ایک ہی شخص نے کی ہے۔

#### خبر غریب کا دوسرانام

بہت سے اہل علم "خبر غریب" کا دوسرانام "خبر الفرد" بھی بیان کرتے ہیں کیونکہ یہ دونوں متر ادف الفاظ ہیں۔ بعض علماءان دونوں بہت سے اہل علم "خبر غریب" کا دوسرانام "خبر الفرد" بھی بیان کرتے ہیں لیکن حافظ ابن حجر عسقلانی (وفات 852ھ) انہیں لغوی اور اصطلاحی معنی میں ایک ہی متر ادف قرار دیتے ہیں۔ ہال وہ یہ ضرور کہتے ہیں کہ، "اہل اصطلاح نے کثرت استعال اور قلت استعال کی بنیاد پر ان دونوں قسم کی احادیث میں فرق کیا ہے، وہ لوگ "فرد"، "فرد مطلق" کو قرار دیتے ہیں جبکہ غریب سے اکثر اہل علم "فرد النسبی" مراد لیتے ہیں۔ (نزہت النظر ص 28)

### خبرغريب كىاتسام

خبر غریب کی انفرادیت کی بنیاد پر دواقسام ہیں: غریب مطلق اور غریب نسی:

- "غریب مطلق" یا "فرد مطلق" الیی حدیث کو کہا جاتا ہے جس کی سند کی ابتدا (یعنی صحابی) ہی میں انفرادیت پائی جاتی ہو (یعنی اسے ایک صحابی اور دار نیتوں پر ہے۔ " یہ حدیث صرف سیدنا عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے۔ یہ انفرادیت سند کے آخر تک بر قرار رہتی ہے کہ ہر دور میں اس حدیث کو روایت کرنے والا ایک شخص ہی ہو تاہے۔ (بخاری، مسلم)

روایت کرنے والا اکیلارہ گیا ہو۔ اس کی مثال میہ حدیث ہے کہ "مالک، زہری سے اور وہ سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے روایت
کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم مکہ میں داخل ہوئے تو آپ کے سر مبارک پر خود (Helmet) تھا۔" اس
حدیث کی روایت میں امام مالک، زہری سے روایت کرنے میں اکیلے ہیں۔ اس قسم کی حدیث کو "غریب نسبی" اس وجہ سے کہا
جاتا ہے کہ اس میں اکیلا پن کسی متعین شخص کی نسبت سے پیدا ہوتا ہے۔ (بخاری، مسلم)

## غريب نسبى كى ذيلى اقسام

غریب نسبی میں اکیلے بن کے اعتبار سے متعد د اقسام پائی جاتی ہیں۔ اس قشم کی حدیث میں اکیلا بن مطلق (یعنی صحابی کی وجہ سے نہیں ہے) بلکہ اس میں اکیلا پن بعد میں کسی وجہ سے پیدا ہوا ہے۔ اس کی اقسام یہ ہیں:

- ثقه (قابل اعتماد) شخص کے اکیلا ہونے کے باعث حدیث کی انفرادیت: جیسے کہاجائے کہ "اس حدیث کو سوائے فلال کے کسی اور ثقه شخص نے روایت نہیں کیا۔"
- کسی متعین راوی کے دوسرے متعین راوی سے اکیلے روایت کرنے کے باعث حدیث کی انفرادیت: حبیبا کہ کہا جائے "اس حدیث کو صرف فلال ہی نے فلال سے روایت کیا۔ "
- کسی شہر یا ملک کی وجہ سے حدیث کی انفرادیت: جیسا کہ کہا جائے "اس حدیث کو صرف اہل مکہ نے یا صرف اہل شام ہی نے روایت کیا۔ "
- کسی شہر یا ملک کے راویوں کے کسی دوسرے شہر یا ملک کے راویوں سے روایت کرنے کی وجہ سے حدیث کی انفرادیت: جیسا کہ کہا جائے کہ "اس حدیث کو صرف اہل بھر ہ ہی اہل مدینہ سے روایت کرتے ہیں یا پھر صرف اہل شام ہی اہل حجاز سے روایت کرتے ہیں۔"

## غریب احادیث کی دوسری تقسیم

حدیث کے سندیامتن کے اکیلے پن کے اعتبار سے غریب حدیث کی دواقسام ہیں:

- متن اور سند دونوں کے اعتبار سے غریب حدیث: یہ وہ حدیث ہے جس کے متن کی روایت کرنے والا فر د صرف ایک ہے۔
- صرف سند کے اعتبار سے غریب حدیث: یہ وہ حدیث ہے جس کا متن تو کثیر صحابہ نے روایت کیا ہو البتہ اس کی سند ہر صحابی سے اکیلے اکیلے روایت کی گئی ہو۔ اس کے بارے میں امام ترمذی کہتے ہیں کہ "یہ اس (یعنی سند کے) پہلو سے غریب حدیث ہے۔"

## غريب احاديث كهان يائى جاتى بين؟

ان كتب ميں غريب احاديث كثرت سے بائى جاتى ہيں:

- مندبزاز
- طبرانی کی معجم الاوسط

## غريب احاديث سے متعلق مشہور تصانيف

غریب حدیث کے موضوع پر یہ کتابیں لکھی گئی ہیں:

- غرائب مالك از دار قطني
  - الأفراد از دار قطني
- السنن التي تفرد بكل سنة منها أهل بلدة از ابوداؤد السجساني

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- عربی میں غریب کا معنی کیاہے؟
- خبر غریب اور عزیز میں فرق بیان کیجیے۔

اوپر بیان کر دہ کتب حدیث کو انٹر نیٹ پر تلاش کر کے اپنی الیکٹر انک لائبریری میں شامل کیجیے۔

# يونك3: خبر مقبول

# سبق 1: خبر واحد کی قوت (قابل اعتماد ہونے) کے اعتبار سے اس کی تقسیم

خبر واحد، خواہ وہ مشہور، عزیز یاغریب ہو، کواس کی قوت (یعنی قابل اعتماد ہونے) کے اعتبار سے دو حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

- مقبول: یہ وہ خبر ہے جس کے بارے میں غالب فیصلہ یہ ہو کہ یہ سپچ شخص کی سپی خبر ہے۔اس کا حکم یہ ہے کہ اسے حاصل کر کے اس پر عمل کرناچاہیے۔
- مر دود: یہ وہ خبر ہے جس کے بارے میں غالب فیصلہ یہ ہو کہ یہ سچے شخص کی سچی خبر نہیں ہے۔ اس کا حکم یہ ہے کہ اسے حاصل کرنااور اس عمل کرناضر وری نہیں ہے۔

مقبول و مر دود دونوں قسم کی خبر وں کی متعد د اقسام ہیں جنہیں ہم ان شاءاللہ موجو دہ اور اگلے میں بیان کریں گے۔

# خبر مقبول کی اقسام

خبر مقبول کواس کے مختلف در جوں کی بنیاد پر دوبڑے حصوں میں تقشیم کیا جاسکتا ہے: صحیح اور حسن۔اس کے بعد ان میں سے ہر ایک کو دو مزید متعدد اقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے یعنی وہ جو اپنی ذات میں ہی صحیح یا حسن ہوں یا کسی دوسرے کی وجہ سے صحیح یا حسن ہوں۔ اس طرح سے خبر مقبول کو چار اقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

- صحیح لذاته
- صحیح لغیره
- حسن لذاته
- حسن لغيره

خبر مر دود کی اقسام کوہم اگلے یونٹ میں بیان کریں گے۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- خبر مقبول اور خبر مر دود میں فرق بیان سیجیے۔
- فن حدیث کی اصطلاح میں لفظ مر دود کا معنی کیاہے؟
  - خبر مقبول کی چاراقسام کوبیان تیجیے۔

# سبق2: صحیح مدیث(1)

### صحیح حدیث کی تعریف

لغوی مفہوم میں صحیح (یعنی صحت مند) بیار کا متضاد ہے۔ یہ لفظ جسم کی حالت کو بیان کر تاہے اور اسی معنیٰ میں یہ حدیث کے لئے بھی استعمال ہو تاہے۔

اصطلاحی مفہوم میں صحیح حدیث اس کو کہاجا تاہے جس میں قابل اعتاد اور احادیث کو محفوظ رکھنے والاراوی اپنے جیسے قابل اعتاد اور محفوظ رکھنے والدراوی اپنے جیسے قابل اعتاد اور محفوظ رکھنے والے راوی سے کسی حدیث کو ملی ہوئی سند میں روایت کر تاہے اور بیہ سلسلہ آخر سند تک ایسے ہی چلا جا تاہے۔ اس حدیث میں دیگر قابل اعتاد احادیث کے خلاف کوئی بات نہیں ہوتی اور نہ ہی کوئی اور خامی پائی جاتی ہے۔

#### تعریف کی وضاحت

اس تعریف میں کھھ ایسے امور پائے جاتے ہیں جن کاموجود ہوناحدیث کے صحیح ہونے کے لئے ضروری ہو۔وہ اموریہ ہیں:

- اتصال سند: ہر راوی اپنے سے پہلے جس راوی سے بھی حدیث کو حاصل کر رہاہے، وہ ایسابلا واسطہ (ڈائر کٹ) کر رہاہو۔ یہی معاملہ حدیث کی سند کے آخر (یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم) تک چلا گیاہو۔
- عدالة رواة: حدیث کوبیان کرنے والا ہر راوی اس وقت "عادل" قرار پائے گاجب وہ مسلمان، عاقل، بالغ ہو۔ اس میں کوئی بد کر داری نہ یائی جاتی ہواور وہ معاشر ہے میں قابل عزت سمجھاجا تا ہو۔
- ضبط رواۃ: حدیث کو بیان کرنے والا ہر راوی حدیث کو محفوظ کرنے والا ہو۔ یہ حفاظت خواہ (اچھی یاد داشت کے سہارے) سینے میں محفوظ رکھ کرکی گئی ہو یا پھر کسی کتاب یاڈائری میں احادیث کو لکھ کرکی گئی ہو۔
- عدم شذوذ: حدیث شاذنه ہو۔ شذوذ کا مطلب ہے کہ حدیث میں کسی زیادہ قابل اعتماد راوی کی بیان کر دہ کسی اور صیح حدیث کے خلاف کوئی بات نہ ہو۔

• عدم علت: حدیث میں کوئی اور علت (خامی) نه پائی جاتی ہو۔ علت کا مطلب ہے کہ حدیث بظاہر توضیح معلوم ہوتی ہولیکن اس میں کوئی مخفی خامی الیی ہو جس کی بنیاد پر حدیث کی صحت مشکوک ہو جائے۔

### صحيح حديث كى شرائط

تعریف کی وضاحت سے بیہ معلوم ہو گیا کہ حدیث کے صحیح ہونے کے لئے پانچ شر ائط ہیں اور وہ ہیں: اتصال سند، عدالت رواۃ، ضبط رواۃ،عدم شذوذاور عدم علت۔اگران میں سے ایک شرط بھی موجو دنہ ہو تواس حدیث کو صحیح نہیں کہاجا سکے گا۔

## صحيح حديث كي مثاليس

جیبیا کہ امام بخاری نے اپنی کتاب "صحیح" میں حدیث نقل کی ہے: عبد اللہ بن یوسف نے ہم سے حدیث بیان کی ، انہوں نے کہا کہ مالک نے ابن شہاب سے ، انہوں نے کہر بن جبیر بن مطعم سے ، اور انہوں نے اپنے والدر ضی اللہ عنہ سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے مغرب کی نماز میں سورۃ طور تلاوت فرمائی۔ (بخاری، کتاب الاذان)

#### يه حديث صحيح ہے كيونكه:

- اس کی سند متصل ہے کیونکہ ان میں سے ہر راوی نے اپنے شیخ سے سن کر روایت کی ہے۔ اگر چہ اس میں لفظ "عن " کے ذریعے
  روایت کی گئی ہے لیکن اسے سند کا اتصال ہی سمجھا جائے گا کیونکہ اس حدیث کے راوی مالک، ابن شہاب اور ابن جبیر سب
  کے سب تدلیس کے مر تکب نہ تھے۔ (تدلیس کا مطلب ہے کہ کوئی شخص اپنے شیخ کا نام چھپالے اور اس کی بجائے اس کے
  شیخ کا ذکر کر ہے۔ چونکہ یہ دھوکا ہے اس وجہ سے تدلیس کرنے والا اگر حدیث کو "عن " کہہ کر روایت کرے تو اس کی
  حدیث قبول کرنے میں احتیاط برتی جاتی ہے۔)
- اس کے راوی عادل (لیعنی اچھے کر دار کے) اور ضابط (لیعنی حدیث کو محفوظ رکھنے والے) ہیں۔ علماء جرح و تعدیل کے نزدیک کے نزدیک کے نزدیک ان کے اوصاف میے ہیں: (جرح کا مطلب ہے کسی راوی کو اس کے کر داریاضبط پر اعتراضات کی بنیاد پر نا قابل اعتماد تھہر اناد) اعتماد تھہر اناد)
  - عبدالله بن بوسف: قابل اعتاد اور مضبوط راوی بین ـ
    - مالک بن انس: حدیث کے امام اور حافظ ہیں۔
  - ابن شہاب الزہری: فقیہ اور حافظ ہیں اور ان کی بزرگی اور صلاحیت پر سب کا اتفاق ہے۔
    - محد بن جبیر: قابل اعتاد ہیں۔
      - 🗸 جبير بن مطعم: صحابي ہيں۔

- یہ حدیث شاذ بھی نہیں ہے۔اس سے زیادہ مضبوط کوئی اور حدیث نہیں ہے جواس کے خلاف ہو۔
  - اس کی سندیا متن میں کوئی خرابی بھی نہیں یائی جاتی۔

### صحيح حديث كاحكم

صیح حدیث پر عمل کرناواجب ہے۔اس بات پر حدیث،اصول فقہ اور فقہ کے ماہرین کا اتفاق رائے ہے۔ یہ شریعت کی حجتوں میں سے ایک ہے اور ایک مسلمان کواسے ترک کرنے کی کوشش نہیں کرنی چاہیے۔

# اس بات کا کیامطلب ہے کہ "بیر حدیث صحیح ہے" اور "بیر حدیث صحیح نہیں ہے"

اگر محدثین میہ کہیں کہ "میہ حدیث صحیح ہے" تواس کا مطلب میہ ہو تاہے اوپر بیان کی گئی پانچوں شر ائط کی انہوں نے تحقیق کرلی ہے اور اسے صحیح پایا ہے۔ اس کا میہ مطلب نہیں کہ بیہ حدیث ہر حال میں صحیح ہی ہوگی کیونکہ ایک قابل اعتماد شخص سے بھی غلطی یا بھول چوک کا امکان بہر حال پھر بھی موجو دہے۔ (تدریب الراوی، ص75-76)

اگر محدثین بیان کریں کہ "یہ حدیث صحیح نہیں ہے" تواس کا مطلب یہ ہو گا کہ اس میں صحت کی پانچ شر ائط مکمل یا جزوی طور پر نہیں پائی گئیں۔اس کا یہ مطلب نہیں کہ یہ حدیث ہر حال میں جھوٹی ہی ہو گی کیونکہ بہت زیادہ غلطی کرنے والا شخص بھی درست بات کہہ سکتا ہے۔

(ایساممکن ہے کہ ایک محدث اپنی تحقیق کے مطابق کسی حدیث کو صحیح قرار دے دے جبکہ دوسرا محدث اپنی تحقیق کے مطابق اسے ضعیف کے درجے پررکھے۔ دونوں محدثین کے دلائل کو دیکھ کرہی فیصلہ کیاجائے گا کہ کس کی تحقیق درست ہے۔)

# کیا کسی سند کے بارے میں یہ کہا گیاہے کہ وہ ہمیشہ صحیح ترین سندہی ہوگی؟

اس نقطہ نظر کو ترجیح دی گئ ہے کہ کوئی بھی سند (خواہ وہ کتنی ہی اعلی وار فع کیوں نہ ہو) ہر حال میں صحیح ترین سند نہ ہو گا۔ حدیث کے صحیح ہونے کے در جات میں اس بنیاد پر فرق کیا جاتا ہے کہ وہ حدیث صحت کی شر ائط کو کس حد تک پورا کرتی ہے۔

اگر حدیث کے صحیح ہونے کی تمام شر ائط پائی جائیں تواس میں مزید اعلی در جات کی بہت ہی کم تحقیق کی گئی ہے۔ بہتر نقطہ نظریہی ہے کہ محض حدیث کی سند دیکھ کر ہی اسے مطلقاً اعلی ترین سند قرار نہ دے دیا جائے۔ بعض ائمہ حدیث نے (اپنی کتب میں) پچھ اسناد کو صحیح ترین اسناد قرار دیا ہے۔ بظاہر یہ معلوم ہو تا ہے کہ ہر امام نے اس سند کو ترجیح دی ہے جو اس کے نقطہ نظر کے مطابق صحیح ترین ہے۔ صحیح ترین سند کے بارے میں بیدا قوال نقل کئے گئے ہیں:

• اسحاق بن راہویہ اور احمد بن حنبل کی رائے میں "زہری —سالم —ان کے والد (عبد اللہ بن عمر)" صحیح ترین سند ہے۔

- ابن المدینی اور الفلاس کے نز دیک" ابن سیرین —عبیدہ علی بن ابی طالب" صحیح ترین سندہے۔
  - ابن معین کے نز دیک"الاعمش—ابراہیم—علقمہ—عبداللہ بن مسعود" صحیح ترین سندہے۔
- - بخاری کے نزدیک "مالک—نافع—ابن عمر" صیح ترین سندہے۔

### صرف صحیح احادیث پر مبنی سب سے پہلی تصنیف کون سی ہے؟

صرف صحیح احادیث پر مبنی سب سے پہلی تصنیف امام بخاری کی "الجامع الصحے" ہے اور اس کے بعد امام مسلم کی "صحیح" ہے۔ یہ دونوں قر آن کے بعد صحیح ترین کتب ہیں اور اس بارے میں امت مسلمہ نے متفقہ طور پر انہیں قبول کیاہے۔

## ان میں سے کون سی زیادہ صحیح ہے؟

ان دونوں میں سے زیادہ صحیح کتاب، صحیح بخاری ہے۔ اس میں کچھ اضافی خوبیاں ہیں۔ بخاری کی احادیث میں اتصال سند میں زیادہ شدت برتی گئی ہے اور اس کے راوی زیادہ ثقہ ہیں۔ اس کے علاوہ اس میں فقہی احکام سے متعلق نکات بھی موجو دہیں جو صحیح مسلم میں نہیں ہیں۔

صیحے بخاری کا صحیح مسلم سے زیادہ صحیح ہونا مجموعی اعتبار سے ہے۔ مسلم میں بعض احادیث ایسی پائی جاتی ہیں جو بخاری کی نسبت زیادہ صحیح ہیں۔ بعض اہل علم کابیہ قول ہے کہ مسلم (بخاری کی نسبت) زیادہ صحیح ہے لیکن پہلی رائے ہی درست ہے۔

### کیا بخاری و مسلم نے تمام صحیح حدیثیں اپنی کتابوں میں شامل کرلی ہیں؟

بخاری و مسلم نے اپنی صحیحین میں تمام صحیح حدیثیں شامل نہیں کی ہیں۔ بخاری کہتے ہیں، "میں نے اپنی کتاب جامع میں صرف یہ چند صحیح احادیث مرے نزدیک صحیح احادیث میرے نزدیک صحیح احادیث میرے نزدیک صحیح ہیں، سبلم کہتے ہیں، "جواحادیث میرے نزدیک صحیح ہیں، میں نے وہ تمام کی تمام درج نہیں کی ہیں۔ میں نے صرف وہی درج کی ہیں جن پر اتفاق رائے ہے۔ "

### کیاان کتب میں درج ہونے سے بہت زیادہ احادیث باقی رہ گئی ہیں یا تھوڑی سی؟

حافظ ابن الاخرم کہتے ہیں کہ ان دونوں کتب میں درج ہونے سے بہت کم احادیث ہی باقی بچی ہیں لیکن اس رائے کو مستر دکر دیا گیا ہے۔ صحیح رائے بیہ ہے کہ ان دونوں کتب میں بہت سے احادیث درج نہیں ہو سکیں۔خود امام بخاری کہتے ہیں، "میں نے ایک لاکھ صحیح اور ایک لاکھ غیر صحیح احادیث یادکی ہیں۔" (علوم الحدیث ص16)

#### ان دونوں میں احادیث کی تعداد کیاہے؟

بخاری میں 7275احادیث ہیں اگر ایک سے زائد بار آنے والی احادیث کو الگ گنا جائے۔اگر تکر ار کو حذف کر دیا جائے تواس میں 4000 احادیث ہیں۔مسلم میں مکر رات کو ملا کر 12000 اور مکر رات کو حذف کر کے 4000احادیث ہیں۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- صحیح حدیث کی پانچ شر ائط بیان کیجیه۔
- حافظ مزی کی تہذیب الکمال ڈاؤن لوڈ کیجیے۔ یہ کتاب مائیکروسافٹ ورڈ فارمیٹ کے علاوہ مکتبہ شاملہ کے فارمیٹ میں بھی دستیاب ہے جس میں ورڈ کی نسبت زیادہ آسانی سے تحقیق کی جاسکتی ہے۔ اس مقصد کے لئے آپ کو مکتبہ شاملہ کاسافٹ ویئر بھی ڈاؤن لوڈ کرکے انسٹال کرناہو گا۔
- اگر آپ عربی زبان سے واقف ہیں تو درج ذیل حدیث کی سند کولے کر چیک تیجیے کہ کیا یہ صحیح حدیث کی پانچوں شر ائط پر پورا اتر تی ہے؟ اس کے لئے آپ کو فن رجال کی کسی کتاب میں سے راویوں کے تفصیلی حالات دیکھنا ہوں گے۔ جس قدر راویوں کے حالات مل سکیں، انہیں تلاش تیجیے۔

حدثنا عبد الله بن محمد قال: حدثنا أبو عامر العقدي قال: حدثنا سليمان بن بلال، عن عبد الله بن دينار، عن أبي صالح، عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (الإيمان بضع وستون شعبة، والحياء شعبة من الإيمان). (بخارى، حديث 9)

# سبق 3: صحیح حدیث (2)

## جو صحیح احادیث بخاری ومسلم میں درج ہونے سے رہ گئی ہیں، وہ کہاں یائی جاتی ہیں؟

ہم انہیں حدیث کی مشہور اور قابل اعتماد کتب میں دیکھ سکتے ہیں جیسا کہ صحیح ابن خزیمہ، صحیح ابن حبان، متدرک حاکم، سنن کی چار کتابیں(ابو داؤد،ابن ماجہ، نسائی اور ترمذی)، سنن دار قطنی اور بیہقی وغیر ہ۔

ان کتب میں حدیث کا محض پایا جانا اسے صحیح قرار دینے کے لئے کافی نہیں ہے۔ان احادیث کے صحیح ہونے کی تحقیق کرناضروری ہو گاسوائے اس کے کہ کسی کتاب میں بیے شرط لگائی گئی ہو کہ اس کتاب میں صرف صحیح احادیث ہی درج کی جائیں گی جیسے صحیح ابن خزیمہ۔

# متدرك حاكم، صحح ابن حبان اور صحح ابن خزيمة

متدرک حاکم، احادیث کی ضخیم ترین کتابول میں سے ایک ہے۔ اس میں مولف نے ان احادیث کا ذکر کیا ہے جو کہ شیخین (بخاری و مسلم) دونوں یا کسی ایک کی نثر الط کے مطابق ہوں لیکن انہوں نے اسے اپنی کتاب میں درج نہ کیا ہو۔ اس کے علاوہ انہوں نے ان احادیث کا ذکر بھی کیا ہے جو ان کے نزدیک صحیح ہیں کیونکہ ان کی سند صحیح ہے، اگر چہ وہ بخاری و مسلم میں سے کسی کی نثر الط پر پوری نہ اترتی ہوں۔ انہوں نے اس کے متعلق بتادیا ہے۔ اترتی ہوں۔ انہوں نے اس کے متعلق بتادیا ہے۔

عاکم کسی حدیث کو صحیح قرار دینے میں بسااو قات نرمی سے کام لیتے ہیں (یعنی غیر صحیح حدیث کو صحیح قرار دیے بیٹے ہیں) اس وجہ سے یہ لازم ہے کہ ان کی بیان کر دہ احادیث کا دوبارہ علم لگایا جائے۔امام ذہبی نے ان کی بیان کر دہ احادیث کا دوبارہ تجزیہ کرکے ان کا حکم بیان کیا ہے۔ان کی کتاب کو اس مقصد کے لئے دیکھنا اشد ضرور کی ہے۔

صیحے ابن حبان کو مصنف نے اپنی ایجاد کر دہ ترتیب کے مطابق لکھاہے۔ یہ کتاب موضوعات یا صحابہ کرام کے ناموں کے لحاظ سے مرتب نہیں کی گئی۔ اس وجہ سے اس کتاب میں سے احادیث کو اخذ کرناایک بہت مشکل کام ہے۔ ابوالحن علی بن بلبان (م 739ھ) نے اسے موضوعات کی بنیاد پر ترتیب دیاہے۔ ابن حبان کسی حدیث کو صیحے قرار دینے میں نرمی سے کام لیتے ہیں لیکن وہ حاکم کی نسبت کم نرم واقع ہوئے ہیں۔

صیح ابن خزیمہ، صیح ابن حبان کی نسبت زیادہ بہتر انداز میں ترتیب دی گئی ہے۔ اس کتاب میں صیح قرار دی گئی احادیث کی اسناد پر حچوٹے موٹے اعتراضات کیے گئے ہیں۔ (تدریب الراوی 15 ص109)

# صحيح بخارى اور صحيح مسلم پر مشخر جات

#### مشخرج كاموضوع

متخرج الیی کتاب کو کہتے ہیں جس میں مصنف، حدیث کی کسی کتاب میں موجود احادیث کی مزید سندیں اپنے علم سے بیان کر تاہے۔ یہ وہ سندیں ہوتی ہیں جو اصل کتاب میں بیان نہیں کی گئی ہوتیں۔مشخرج کامصنف ان سندوں کو اصل کتاب کے مصنف کے شنخ یااس سے اوپر کے کسی راوی سے روایت کر رہاہو تاہے۔

### صحیحین (بخاری و مسلم) پر کی گئی متخرجات

- ابو بکر اساعیلی کی مشخرج علی ابنجاری
- ابوعوانه الاسفر ايني كي متخرج على مسلم
- ابونعیم الاصبهانی کی بخاری و مسلم دونوں پر متخرج

#### کیا متخرجات کے مصنفین نے حدیث کے الفاظ میں صحیحین کی پیروی کا اہتمام کیاہے؟

متخرجات کے مصنفین نے الفاظ میں صحیحین کی مکمل پیروی کا اہتمام نہیں کیا ہے۔ انہوں نے وہ الفاظ بیان کیے ہیں جو ان کی شیوخ کے ذریعے ان تک پہنچے ہیں۔ اس وجہ سے بعض الفاظ میں تھوڑا بہت فرق پایاجا تا ہے۔ بالکل اسی طرح قدیم مصنفین جیسے بیہقی، بغوی و غیرہ نے اپنی مکمل تصانیف میں ایک حدیث بیان کرنے کے بعد بیہ لکھا ہے، "اسے بخاری نے روایت کیا" یا"اسے مسلم نے روایت کیا"۔ ان کی روایت میں بخاری و مسلم سے الفاظ و معنی میں تھوڑا بہت فرق بھی واقع ہو جاتا ہے لیکن یہ جملہ لکھنے سے ان کی مر ادہوتی ہے کہ بخاری و مسلم کی روایت اصل ہے (اور یہ لوگ اس کی اضافی اسناد بیان کر رہے ہیں تاکہ حدیث کی مضبوطی میں اضافہ ہو سکے۔]

کیا یہ درست ہے کہ ہم مشخرج سے حدیث نقل کریں اور اس کی بنیاد پر اصل کتاب کی حدیث کو تقویت دینے کی کوشش کریں؟

جو کچھ اوپر بیان ہو چکاہے اس کی روشنی میں کسی شخص کے لئے یہ درست نہیں ہے کہ وہ متخر جات سے کوئی حدیث نقل کرے اور یہ کے کہ "اسے بخاری یامسلم نے روایت کیا۔" اگر وہ ایساکر رہاہے تو پھر اسے ان دو میں سے ایک شرط کا پورا کرناضر وری ہے:

- وه متخرج کی حدیث کا بخاری و مسلم سے تقابل (Comparison) کرے۔
  - وه په که که صاحب مشخرج نے اسے اپنے الفاظ میں روایت کیا۔

#### مشخرجات کا کیا فائدہ ہے؟

متخرجات کے دس کے قریب فوائد ہیں۔ امام سیوطی نے انہیں اپنی کتاب "تدریب" میں بیان کیاہے۔ ان میں سے اہم ترین یہ ہیں:

- سند میں واسطوں کی کی: مثال کے طور پر مستخرج کے مصنف نے امام بخاری کی سند کے مطابق روایت کی لیکن انہوں نے سند میں ایک درجہ بلند کرتے ہوئے کسی راوی کی بجائے اس (سے ایک درجہ بلند اس) کے شیخ سے روایت کر دی۔ (اس طرح سے سند میں واسطے کم کرتے ہوئے سند کو بہتر بنایا جاسکتا ہے۔
- حدیث کی قدر وقیمت میں اضافہ: مستخرج میں بعض او قات حدیث کے اضافی الفاظ بیان ہو جاتے ہیں جس کے نتیجے میں بعض نامکمل احادیث مکمل ہو جاتی ہیں۔
- کثیر سندوں کے باعث حدیث کی قوت میں اضافہ: اگر وہ حدیث، دوسر کی حدیث سے متضاد مفہوم رکھتی ہے تو کثرت سند کے باعث اسے ترجیح دی جاسکتی ہے۔

### بخاری ومسلم کی کون سی روایات صحیح بین؟

یہ بات گزر چکی ہے کہ امام بخاری اور امام مسلم نے اپنی کتب میں سوائے صحیح احادیث کے اور کچھ درج نہیں کیا۔ امت نے ان کی کتابوں کو قبول کیا ہے۔ بخاری ومسلم میں بھی وہ کون سی احادیث ہیں جن پر صحیح ہونے کا حکم لگایا گیا ہے اور امت نے انہیں قبول کیا ہے؟

اس کاجواب ہے ہے کہ بخاری و مسلم میں جو روایات میں متصل سند کے ساتھ بیان کی گئی ہیں وہ سب کی سب صحیح ہیں۔ جن روایات میں اسنادیاان کے راویوں کو حذف کر دیا گیا ہے، انہیں "معلقات" کانام دیا گیا ہے۔ بخاری میں ایسی روایات کثیر تعداد میں موجود ہیں لیکن وہ یا تو ابواب کے عنوانات میں ہیں یا پھر ان کے مقد موں میں ہیں۔ ابواب میں بیان کر دہ احادیث میں ایسی کوئی حدیث بہر حال موجود نہیں ہے۔ مسلم میں تیم کے باب میں البتہ ایسی صرف ایک ہی حدیث ہے جو آخر تک متصل نہیں ہے۔

اس قسم کی احادیث کا حکم ہیہ ہے کہ اگر انہیں معروف صینے (Active Voice) میں بیان کیا گیاہو جیسے آپ نے فرمایا، حکم دیا، تذکرہ کیا تو یہ حدیثیں صیحے ہوتی ہیں۔ اگر انہیں مجہول صینے (Passive Voice) میں بیان کیا گیاہو جیسے روایت کیا گیا، تذکرہ کیا گیا، حکایت کی گئا وغیرہ تو ان حدیثوں کو صیحے قرار نہیں دیاجاتا۔ کوئی کمزور حدیث محض اس بنیاد پر صیحے قرار نہیں دی جاسکتی کہ وہ "صیحے" نام کی کسی کتاب میں داخل ہے۔

### صیح حدیث کے مراتب و درجات

حبیبا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ بعض اہل علم ان سندوں کو بیان کرتے ہیں جو ان کے نزدیک صحیح ترین ہوتی ہیں۔اس پر بنیادر کھتے ہوئے اور حدیث کے صحیح ہونے کی باقی شر ائط کو دیکھتے ہوئے ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ صحیح حدیث کے بھی مختلف در جات ہوتے ہیں:

- سب سے اعلی مرتبے کی حدیث وہ ہوتی ہے جو صحیح ترین سند سے روایت کی گئی ہو۔ مثلاً مالک سنافع سابن عمر۔
- اس کے بعد اس حدیث کا درجہ ہو تا ہے جس کے راوی پہلے درجے کی حدیث کے راویوں کی نسبت کم درجے کے ہوں جیسے حماد \_ سلمہ \_ ثابت \_ انس\_
- اس کے بعد اس حدیث کا در جہ ہو تاہے جس کے راویوں میں ثقہ ہونے کی کم از کم خصوصیات موجو د ہوں جیسے سہیل بن ابی صالح—ان کے والد—ابوہریرہ

نوٹ: یہال راولیوں کے درجے سے مراد علم حدیث میں ان کا درجہ ہے۔جوراوی دوسرے کی نسبت بہتر شہرت کا مالک ہو اور حدیث کو محفوظ رکھنے کی زیادہ صلاحیت رکھتا ہو،اس کا درجہ بلند سمجھا جاتا ہے۔ یہ ہم انسانوں کے لحاظ سے ہے۔ یہال اللہ تعالی کے حضوران کا درجہ مراد نہیں ہے۔

ایک اور انداز میں صحیح احادیث کوسات درجوں میں تقسیم کیا گیاہے:

- 1. جس حدیث پر بخاری و مسلم متفق ہو جائیں۔ (بیرسب سے اعلی در جہ ہے۔)
  - 2. جو حدیث صرف بخاری روایت کریں۔
  - 3. جوحدیث صرف مسلم روایت کریں۔
- 4. جو حدیث بخاری اور مسلم دونوں کی شر اکط کے مطابق صحیح ہولیکن انہوں نے اسے اپنی کتاب میں درج نہ کیا ہو۔
  - 5. جو حدیث صرف بخاری کی شر ائط کے مطابق صحیح ہولیکن انہوں نے اسے اپنی کتاب میں درج نہ کیا ہو۔
  - 6. جو حدیث صرف مسلم کی شر ائط کے مطابق صحیح ہولیکن انہوں نے اسے اپنی کتاب میں درج نہ کیا ہو۔
- 7. جو حدیث بخاری و مسلم کے علاوہ دیگر ائمہ حدیث کے نزدیک صحیح ہو جیسا کہ ابن خزیمہ اور ابن حبان کی صحیح احادیث اگر چہوہ بخاری و مسلم کی شر ائط پر پورانہیں اتر تیں۔

### شیخین (امام بخاری دامام مسلم) کی شر ائط

شیخین نے صحیح احادیث سے متعلق اپنی شر ائط کو متعین طور پر بیان تو نہیں کیالیکن محقق اہل علم نے ان کے طریق کار کا مطالعہ کرتے ہوئے ان دونوں یا کسی ایک کی شر ائط کو متعین کیا ہے۔ اس ضمن میں سب سے اچھی بات یہ کہی گئی ہے کہ شیخین یا ان میں سے کسی ایک کی شر ائط سے مر ادیہ ہے کہ ان دونوں یا ان میں سے کسی ایک کتاب کے راویوں سے حدیث روایت کی گئی ہو اور اس میں اس طریق کار کا خیال رکھا گیا ہو جس کے مطابق شیخین روایات کو درج کرتے ہیں۔

#### "متفق عليه" كامطلب

جب علائے حدیث "متفق علیہ" یعنی "اس پر اتفاق ہے" کا لفظ ہولتے ہیں تواس سے ان کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ امام بخاری و مسلم نے اس حدیث پر اتفاق کر لیا ہے۔ ابن الصلاح نے ایک مختلف بات کہی ہے اور وہ یہ ہے کہ پوری امت نے اتفاق کر لیا ہے۔ ابن الصلاح نے ایک مختلف بات کہی ہے اور وہ یہ ہے کہ جب بخاری و مسلم کسی حدیث پر اتفاق کر لیں تو پھر اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اس حدیث کو قبول کرنے پر پوری امت کا اتفاق رائے ہو چکا ہے۔ (علوم الحدیث ص 24)

### کیا صحیح مدیث کاعزیز ہوناضر وری ہے؟

صیح حدیث کا عزیز ہونا ضروری نہیں ہے یعنی اس کی ایک سے زائد سند کا ہونا ضروری نہیں ہے۔ صیحین اور دیگر کتب میں کچھ الیی احادیث بھی پائی جاتی ہیں جو صیح ہونے کے ساتھ ساتھ غریب بھی ہیں (یعنی ان کی صرف ایک ہی سند موجود ہے۔) یہ بعض اہل علم

جیسے ابو علی الجبائی معتزلی اور حاکم کا نقطہ نظر ہے (کہ صحیح حدیث کاعزیز ہوناضر وری ہے)۔ان کابیہ نقطہ نظر امت کے اتفاق رائے کے خلاف ہے۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- متدرك اور مشخرج مين فرق بيان تيجيه
- بخاری و مسلم کی معلقات کیا ہیں؟ کیا یہ سب کی سب بھی صحیح احادیث ہیں؟

### سبق 4: حسن حديث

### حسن حدیث کی تعریف

حَسَن، حُسن سے صفت مشبہ ہے۔ اس کا لغوی مطلب ہے خوبصورتی۔ اہل علم کے ہاں حسن کی تعریف میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے۔ بعض کے نزدیک بیہ صحیح اور ضعیف کی در میانی قسم ہے۔ بعض نے اسے صحیح اور بعض نے ضعیف میں شار کیا ہے۔ ہم اب کچھ تعریفات کا ذکر کریں گے اور اس میں سے جوسب سے بہتر ہوگی اسے بیان کریں گے:

- خطابی کے نزدیک حسن وہ حدیث ہوگی جس کا منبع ومصدر جانا پہچپانا ہو، جس کے راوی مشہور ہوں، جس پر اکثر احادیث کا مدار ہو، جو اکثر علماء کے نزدیک قابل قبول ہو اور جس سے عام فقہاء (مسائل اخذ کرنے کے لئے) استعمال کرتے ہوں۔ (معالم السنن ج 1 ص 11)
- ترمذی کے نزدیک ہروہ حدیث حسن کہلاتی ہے جس کے راویوں میں سے کسی پر جھوٹ بولنے کا الزام موجود نہ ہو، جو شاذ نہ ہو،اور اسے اسی طرح سے روایت کیا گیا ہو۔ (جامع ترمذی مع شرحہ تحفۃ الاحوذی، کتاب العلل ج10ص 519)
- ابن حجر عسقلانی کہتے ہیں کہ جب خبر واحدا چھے کر دار کے (عادل) راویوں نے روایت کی ہو، اسے محفوظ رکھنے کا اچھی طرح اہتمام کیاہو، اس میں کوئی پوشیدہ خامی (علت) نہ ہو، اس میں صحیح احادیث کے خلاف کوئی بات (شذوذ) نہ پائی جاتی ہو تو یہ صحیح لذاتہ کہلاتی ہے اور اگر محفوظ رکھنے میں کچھ کمی ہو تو حسن لذاتہ کہلاتی ہے۔

ابن حجر کے نزدیک حسن وہ صحیح حدیث ہے جس کے محفوظ رکھنے میں پچھ کی واقع ہو جائے۔ ہمارے نزدیک بیہ تعریف سب سے بہتر ہے۔ خطابی کی تعریف پر متعدد اعتراضات کیے گئے ہیں جبکہ ترمذی نے حسن کی صرف ایک قسم "حسن لغیرہ" کی تعریف کی ہے جبکہ حسن کی اصلی تعریف "حسن لذاتہ" کی تعریف ہونی چاہیے۔ حسن لغیرہ توضعیف حدیث کی ایک قسم ہے جو متعدد اسناد کے باعث ترقی پاکر حسن میں شار ہو جاتی ہے۔ ابن حجر کی تعریف کی بنیاد پر ہم حسن حدیث کی تعریف اس طرح سے کرسکتے ہیں کہ:

#### حسن وہ حدیث ہے

- جس کی سند میں اتصال پایا جائے۔
- جس کے راوی عادل یعنی اچھے کر دار کے ہوں۔
- حدیث کے راویوں میں اس کی حفاظت سے متعلق کچھ کمی پائی جائے۔
  - حدیث شاذنه ہو۔
  - حدیث میں کوئی پوشیدہ خامی (علت) نہ پائی جائے۔

#### حسن حديث كاحكم

استدلال (مسائل اخذ کرنے) کے معاملے میں بیہ صحیح حدیث کی طرح ہی ہے اگر چپہ قوت میں بیہ صحیح حدیث کی طرح نہیں ہے۔ فقہاء کی اکثریت نے اس سے مسائل اخذ کیے ہیں اور اس پر عمل کیا ہے۔ قلیل تعداد میں موجود بعض شدت پیندوں کے علاوہ محدثین اور اصول کے ماہرین کی اکثریت نے بھی اس سے مسائل اخذ کیے ہیں۔ بعض نرمی ہر نتنے والے علماء جیسے حاکم، ابن حبان اور ابن خزیمہ نے اس کا شار صحیح میں کیا ہے۔ ان کی رائے میں صحیح کے علاوہ بیہ سب سے زیادہ واضح احکام ہیں۔ (دیکھیے تدریب الراوی ج 1 ص 160)

#### حسن حدیث کی مثالیں

جیسا کہ ترمذی نے روایت کی ہے: قتیبہ نے جعفر بن سلیمان الضبعی سے، انہوں نے ابن عمر ان الجونی سے، انہوں نے ابو بکر بن ابو موسی اشعری سے روایت کی ان کے والد رضی اللہ عنہ نے دشمن سے مقابلے کے وقت بتایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "جنت کے دروازے تلواروں کی چھاؤں میں ہیں۔" اس کے بارے میں ترمذی کہتے ہیں کہ یہ حدیث حسن غریب ہے۔ (ترمذی، ابواب فضائل جہاد)

یہ حدیث اس وجہ سے حسن ہے کہ اس کے راویوں میں سے چار تو ثقہ ہیں اور ایک جعفر بن سلیمان حدیث کے معاملے میں حسن ہیں۔ اس وجہ سے یہ حدیث صحیح کے درجے سے کم ہو کر حسن کے درجے میں آ جاتی ہے۔ (حافظ ابن حجرنے تہذیب التہذیب میں ابو احمد کے حوالے سے نقل کیا۔ 96/2)

#### حسن حدیث کے در جات

جس طرح صیح حدیث کے مختلف در جات ہوتے ہیں جن کی بنیاد پر بعض صیح احادیث دوسرے صیح احادیث سے اعلی درجے کی ہوتی ہیں،اسی طرح حسن کے بھی در جات ہوتے ہیں۔امام ذہبی نے یہ در جات مقرر کیے ہیں۔وہ کہتے ہیں:

- اعلی مرتبے کی حسن حدیثیں جیسا کہ بہزین حکیم —ان کے والد —ان کے دادا، عمر وین شعیب —ان کے والد —ان کے دادا، ابن اسحق —التیمی ۔اس طرح کی مثالوں کو صحیح حدیث کے ادنی ترین درجے میں بھی شار کیا گیا ہے۔
- وہ حسن احادیث جن کے حسن یاضعیف ہونے میں اختلاف ہے۔ جبیبا کہ حارث بن عبد اللہ، عاصم بن ضمرہ، حجاج بن ارطاۃ وغیرہ کی احادیث۔

#### " صحيح الاسناد" اور "حسن الاسناد" حديث كامعنى

بعض او قات محدثین میہ کہنے کی بجائے کہ "میہ حدیث صحیح ہے"، یہ کہہ دیتے ہیں کہ "میہ حدیث صحیح الاسناد ہے۔" اسی طرح بسااو قات وہ میہ کہنے کی بجائے کہ "میہ حدیث حسن الاسناد ہے۔" اس کا مطلب میہ ہو تا ہے کہ اس حدیث کی اسناد صحیح یا حسن ہیں اور متن کی علت و شذوذ سے متعلق کوئی بات نہیں کہی گئی۔

جب وہ یہ کہیں کہ "یہ حدیث صحیح ہے" تواس کا مطلب یہ ہو تا ہے کہ اس میں حدیث کے صحیح ہونے کی پانچوں شر ائط پائی جاتی ہیں۔ اور جب یہ کہا جائے کہ "یہ حدیث صحیح الاسناد ہے" تواس کا مطلب یہ ہو تا ہے کہ حدیث کے صحیح ہونے کی تین شر ائط پوری ہیں لینی اتصال سند، ضبط رواۃ اور عد الت رواۃ جبکہ دوشر ائط نفی شذوذ اور نفی علت کا پوراہونا ثابت نہیں ہے۔

## امام ترمذی وغیرہ کے قول "بیہ حدیث حسن صحیح ہے" کامعنی

امام ترمذی کی میہ عبارت بظاہر مشکل ہے کیونکہ حسن کا درجہ صحیح سے کم ہوتا ہے۔ درجے کے اس فرق کے باوجود ایک حدیث کے بارے میں میہ کہنا کہ حسن بھی ہے اور صحیح بھی، کیسے درست ہو سکتا ہے۔ اہل علم نے اس سوال کے متعدد جواب دیے ہیں جن میں سب سے بہترین ابن حجر کا ہے اور سیوطی نے بھی اسے ہی پیند کیا ہے۔ اس کا خلاصہ یہ ہے۔

- جب حدیث کی ایک سے زائد اسناد مر وی ہوں تو پھر اس بات کا اکثر او قات معنی پیے ہو تا ہے کہ "ایک سند کے اعتبار سے پیے حدیث حسن ہے اور دوسری کے اعتبار سے صحیح۔"
- اگراس حدیث کی صرف ایک ہی سند ہو تو کھر اس کا مطلب ہو تاہے کہ "ایک گروہ کے نزدیک میہ حدیث حسن ہے اور دوسرے کے نزدیک صحیح۔

امام ترمذی ایسے موقع پر حدیث کے بارے میں اختلاف رائے کا ذکر تو کر دیتے ہیں لیکن ان میں سے کسی ایک کے حکم کو ترجیح نہیں دیتے۔

## امام بغوى كى كتاب "مصانيح السنة " ميں احاديث كى تقسيم

امام بغوی نے اپنی کتاب "مصابی السنة" میں الی اصطلاحات استعال کی ہیں جو صرف انہی کے ساتھ خاص ہیں۔ جب وہ صحیح بخاری و مسلم دونوں یاان میں سے کسی ایک کتاب کی حدیث بیان کرتے ہیں تواس کے لئے "صحیح" کالفظ استعال کرتے ہیں اور جب وہ کوئی الی حدیث بیان کرتے ہیں جو سنن اربعہ (یعنی ترمذی، نسائی، ابو داؤد، ابن ماجہ) میں پائی جاتی ہو تو اس کے لئے "حسن" کالفظ استعال کرتے ہیں۔

یہ اصطلاحات محد ثین کی عام اصطلاحات کے مطابق نہیں ہیں کیونکہ سنن اربعہ میں توضیحی، حسن، ضعیف، منکر ہر طرح کی روایات پائی جاتی ہیں۔ ابن صلاح اور نووی نے اس بات کی طرف توجہ دلائی ہے کہ جب مصانیح کا مطالعہ کیا جائے تو امام بغوی کی خاص اصطلاحات "صحیح" اور "حسن" کو انہی کے نقطہ نظر کے تناظر میں دیکھاجائے۔

## حسن حدیث کہاں یائی جاتی ہے؟

اہل علم نے صرف اور صرف حسن حدیث پر مشتمل کوئی خاص کتاب نہیں لکھی ہے۔ دوسری طرف ایسی کتب موجو دہیں جو صرف صحیح احادیث پر مشتمل ہیں۔الیسی کتابیس کثیر تعداد میں موجو دہیں جن میں حسن احادیث بکثرت پائی جاتی ہیں۔ان میں مشہور ترین یہ ہیں:

- جامع ترمذی: یہ "سنن ترمذی" کے نام سے بھی مشہور ہے اور حسن احادیث کے لئے بنیاد کی حیثیت رکھتی ہے۔ امام ترمذی
  اسی کتاب کے باعث مشہور ہوئے۔ اس کتاب کا کثرت سے ہر جگہ ذکر ہو تا ہے۔ یہ بتانا ضروری ہے کہ ترمذی کے مختلف
  نسخوں میں کسی حدیث کو "حسن صحیح" قرار دیے جانے کے بارے میں کچھ فرق پایاجا تا ہے۔ حدیث کے طالب علم کو نسخے کا
  انتخاب کرنے میں احتیاط برتن چاہیے اور ہمیشہ قابل اعتاد اصولوں کے تحت تحقیق شدہ نسخے پر اعتاد کر ناچاہیے۔
- سنن ابو داؤد: مصنف نے اس کتاب کا اہل مکہ کی طرف اپنے خط میں ذکر کیا ہے۔ اس میں انہوں نے بیان کیا ہے کہ اس کتاب میں صحیح اور اس کے قریب ترین احادیث شامل ہیں۔ لیکن اس کتاب میں کمزور ترین احادیث بھی پائی جاتی ہیں۔ جس حدیث کے بارے میں مصنف کے کچھ ذکر نہیں کیا، وہ صحیح ہوتی ہے۔ اس پر بنیاد رکھتے ہوئے یہ کہا جاسکتا ہے کہ سنن ابو داؤد کی جس حدیث کا ضعیف ہوناواضح نہیں ہے اور نہ ہی اہل علم نے اسے صحیح قرار دیا ہے، وہ حسن ہے۔
  - سنن دار قطنی: دار قطنی نے واضح طور پر بتادیا ہے کہ ان کی کتاب میں کثیر تعداد میں حسن احادیث موجود ہیں۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- صحیح اور حسن حدیث کی شر ائط میں فرق بیان کیجیے۔

## سبق 5: صحيح لغيره

## صحيح لغيره كى تعريف

یہ ایسی حسن لذاتہ حدیث ہے جو کسی اور سند سے روایت بھی کی گئی ہو۔ وہ سند پہلی سند جیسی یااس سے زیادہ مضبوط سند ہو۔ اس کو صحیح لغیر ہ اس وجہ سے کہاجا تاہے کہ اس کا صحیح ہوناا پنی وجہ سے نہیں بلکہ دوسری سند کے اس میں انضام کی وجہ سے ہوتا ہے۔

## صحيح لغيره كادرجه

اس کا در جہ حسن لذاتہ سے بلنداور صحیح لذاتہ سے کم ہو تاہے (یعنی یہ ان دونوں کے در میان درجہ رکھتی ہے۔)

## صحيح لغيره كي مثاليل

یہ حدیث کہ: محمد بن عمرو (بن علقمہ)، ابو سلمۃ سے اور وہ ابو هریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "اگر مجھے اپنی امت کی تنگی کا خیال نہ ہو تا تو میں انہیں ہر نماز کے وقت مسواک کرنے کا حکم دیتا۔" (اس حدیث کو تر مذی نے کتاب الطہارت میں روایت کیا ہے۔ اس کے علاوہ شیخین نے اسے ابو الزناد-الاعرج--ابوہریرہ کے طریقے سے بھی روایت کیاہے۔)

ابن صلاح (اس حدیث کا تجزیه کرتے ہوئے) کہتے ہیں، (اس حدیث کے ایک راوی) محمہ بن عمر وبن علقمہ اپنی سچائی اور (حدیث کی) خدمت کے لئے مشہور ہیں لیکن وہ حدیث کی حفاظت میں زیادہ ماہر نہ سے بلکہ پچھ کمز ور سے ان کی سچائی اور علمی شان کی لوگوں نے تعریف کی ہے۔ اس وجہ سے ان کی بیہ حدیث حسن کے درجے کی ہے۔ جب اس حدیث کی کوئی اور سند مل جائے گی تواس کے نتیج میں اس حدیث کی سند میں جو کمزوری واقع ہوئی ہے وہ دور ہو جائے گی۔ یہ کمی پوری ہونے کے نتیج میں یہ حدیث ترقی پاکر "صحیح کی الغیرہ)" کے درجے میں چلی جائے گی۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- صحیح لذاته اور صحیح لغیره میں فرق بیان کیجیے۔
  - ان دونول کا حکم کیاہے؟

## سبق6: حسن لغيره

## حسن لغيره كي تعريف

حسن لغیرہ ایسی حدیث ہے جس کی سند ضعیف ہو لیکن بیہ متعد د طُرُق (اسناد) سے روایت کی گئی ہو۔ اس کے ضعیف ہونے کا سبب راوی کا فاسق یا جھوٹا ہونا نہ ہو۔ اس تعریف سے ہم بیہ اخذ کر سکتے ہیں کہ ضعیف حدیث، حسن لغیرہ کے درجے تک دوامور کے باعث ترقی پا سکتی ہے:

- بیرکسی اور سند سے روایت کی گئی ہو اور دو سری سند ، پہلی جیسی ہی یااس سے زیادہ قوی ہو۔
- حدیث کے ضعیف ہونے کا سبب راوی کا کپا حافظہ، سند کا منقطع ہونا، اور راوی کا بے خبر ہونا ہو (یعنی راوی پر جھوٹا یا فاسق ہونے کا الزام نہ لگایا گیا ہو۔)

#### حسن لغيره كادرجه

حسن لغیرہ، حسن لذاتہ کی نسبت کم درجے کی حدیث ہے۔اسی پر بنیاد رکھتے ہوئے کہا جاسکتا ہے کہ اگر حسن لغیرہ اور حسن لذاتہ میں کچھ تعارض (اختلاف) پایا جائے تو حسن لذاتہ کو ترجیح دی جائے گی۔

## حسن لغيره كانحكم

نتائج اخذ کرنے کے لئے یہ قابل قبول کے درجے پرہے۔

## حسن لغيره كي مثاليل

امام ترمذی روایت کرتے ہیں: شعبہ، عاصم بن عبید اللہ ہے، وہ عبد اللہ بن عامر بن ربیعہ سے، وہ اپنے والد سے کہ بنو فزارہ کی ایک خاتون نے نکاح کیا اور حق مہر میں جو توں کی ایک جوڑی قبول کرلی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ان سے پوچھا، "کیاتم اس حق مہر کے بدلے نکاح اپنی مرضی سے کررہی ہو؟" انہوں نے عرض کیا، "جی ہاں۔" تو آپ نے اس نکاح کو درست قرار دیا۔ (ترمذی کتاب النکاح، رقم 1113)

تر مذی نے اس حدیث کو دیگر سندوں کے ذریعے سید ناعمر ، ابو ھریرہ ، عائشہ اور ابو حدر در ضی اللہ عنہم سے بھی روایت کیا ہے۔ اگر عاصم بن عبید اللہ احادیث کو یادر کھنے کے معاملے میں کمزور ہیں لیکن دوسری اسناد کے باعث تر مذی نے اسے حسن قرار دیا ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- حسن لذاته اور حسن لغيره ميں فرق بيان تيجيہ۔
  - ان دونول کا حکم کیاہے؟

## سبق 7: خبر واحد جسے شواہد و قرائن کی بنیاد پر قبول کیاجائے

#### وضاحت

مقبول احادیث کی بحث کے آخر میں ہم اس خبر واحد کاذکر کریں گے جسے شواہد و قرائن کی بنیاد پر قبول کر لیاجائے۔ اس کا مطلب میہ ہے کہ اس خبر کے ساتھ کچھ ایسے اضافی شواہد و قرائن بھی موجو د ہوں جن کی وجہ سے خبر کو قبول کرنے کی شر ائط پوری ہو جاتی ہوں۔ ان اضافی شواہد کی بنیاد پر وہ حدیث، دوسری احادیث سے ممتاز ہو جائے گی اور اسے دیگر احادیث پر ترجیح دی جائے گی۔

#### اقسام

الیی خبر جس کے ساتھ شواہد و قرائن موجو دہوں کی متعد داقسام ہیں۔ان میں مشہور ترین پہ ہیں:

- شیخین اس حدیث کواپنی کتابوں میں درج کریں اگر چہ وہ تواتر کی حد تک نہ پہنچی ہو۔اس میں پیہ قرائن موجو د ہوں گے کہ:
  - بخاری و مسلم کی شان دیگر اہل علم سے بلند ہے۔
  - صحیح حدیث کی پیجان میں بخاری و مسلم دو سرے اہل علم پر فوقیت رکھتے ہیں۔
- پ اہل علم ان دونوں کی کتابوں کو قبول کرتے ہیں۔ یہ قبول عام، تواتر کے بغیر محض اسناد کی کثرت سے زیادہ مضبوط ہے۔
- حدیث مشہور ہو اور الی متعدد اسناد سے روایت کی گئی ہو جو ایک دوسرے سے بالکل ہی مختلف ہوں۔ ان اسناد کے راوی ضعیف نہ ہوں اور یہ اسناد خامیوں سے پاک ہوں۔
- حدیث کو حفاظ حدیث ائمہ نے مسلسل روایت کیا ہو اور یہ ایک غریب روایت نہ ہو۔ مثال کے طور پر ایسی حدیث جو امام احمد نے امام شافعی دونوں نے احمد نے امام شافعی دونوں نے دیگر علاء سے روایت کی ہو۔ اسی طرح وہ احادیث جو امام احمد اور امام شافعی دونوں نے دیگر علاء سے روایت کی ہوں۔

حکم

الیی خبر واحد جو شواہد و قرائن کی وجہ سے ممتاز ہو، دوسری قتم کی مقبول اخبار احاد سے زیادہ قابل ترجیح ہو گی۔ اگر دو احادیث میں تعارض(اختلاف) پایاجائے تواس حدیث کوتر جیح دی جائے گی جس کے ساتھ شواہد موجو د ہوں۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

خبر واحد کو کس قشم کے شواہد اور قرائن سے تقویت ملتی ہے۔ان کی فہرست تیار کیجیے۔

# سبق8: مُحَكَم اور مُخْتَلِف حديث

عمل کرنے یانہ کرنے کے لحاظ سے خبر مقبول کی دواقسام ہیں: ایک توبہ کہ اس پر عمل کیا جائے اور دوسری وہ جس پر عمل نہ کیا جائے۔ اس سے علوم حدیث میں سے دوعلوم نکلتے ہیں اور وہ یہ ہیں:

## "محكم" كى تعريف

لغوی اعتبار سے یہ 'احکم" کااسم مفعول ہے جس کا معنی ہے مضبوط بنائی گئی چیز۔اصطلاحی مفہوم میں وہ احادیث جو اختلافات سے پاک ہیں اور قبول کی گئی ہیں، "محکم" کہلاتی ہیں۔اکثر احادیث اس قشم کی ہیں۔جہاں تک اختلافی احادیث کا تعلق ہے، تو ان کی تعداد بہت کم ہے۔

### "مختلِف" كى تعريف

لغوی اعتبار سے یہ 'اختلاف' کااسم فاعل ہے جو کہ اتفاق کا متضاد ہے۔ یہ ایسی احادیث کو کہا جاتا ہے جن کا معنی بظاہر متضاد معلوم ہوتا ہو۔ اصطلاحی مفہوم میں 'مختلف' ایسی احادیث کو کہا جاتا ہے جو کہ دونوں قابل قبول ہولیکن ان کامفہوم بظاہر ایک دوسرے سے مختلف ہوں۔ اس تعارض کو دور کرنا بھی ممکن ہو۔

دونوں امختلف احادیث صحیح یاحسن کے درجے کی ہوتی ہیں اور ان میں بظاہر اختلاف پایاجا تاہے۔اہل علم و فہم کے لئے اس اختلاف کو دور کرنا ممکن ہو تاہے۔

### امختلف کی مثال

مسلم کی ایک حدیث میں آتا ہے، "ایک جانور سے دوسرے جانور کو بیاری لگنا کچھ نہیں ہے اور پر ندوں سے شگون لینا بھی کچھ نہیں ہے۔" اس کے برعکس بخاری کی ایک حدیث میں ہے،" کوڑھ میں مبتلا کسی شخص سے اس طرح دور بھا گو جیسا کہ تم شیر سے دور بھا گتے ہو۔"

یہ دونوں حدیثیں صحیح ہیں لیکن بظاہر ان میں اختلاف نظر آتا ہے۔ پہلی حدیث بیاری کے متعدی بن کی نفی کرتی نظر آتی ہے لیکن دوسری حدیث اس کے وجود کو تسلیم کرتی نظر آتی ہے۔ اہل علم نے متعد دانداز میں ان دونوں احادیث کے تعارض کو دور کیاہے اور ان میں موافقت پیدا کی ہے۔ یہاں ہم اس بحث کاذکر کریں گے جو حافظ ابن حجرنے کی ہے۔

### تضاد کو دور کرنے کی مثال

ان دونوں احادیث کا تضاد اس طرح سے دور کیا جا سکتا ہے کہ، رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے بیہ جو فرمایا ہے کہ "کوئی کسی دوسرے سے مرض حاصل کر کے بیار نہیں ہوتا" اور جب آپ سے بیہ پوچھا گیا کہ ہم نے دیکھا ہے کہ ایک خارش زدہ اونٹ دوسرے اونٹوں کو بھی بیہ مرض کس نے لگایا۔" اس کامطلب بیہ ہے کہ مرض کی ابتد االلہ تعالی کی طرف سے ہوتی ہے اور وہی پہلے کے بعد دوسرے کو بھی بیار کرتا ہے۔

جہاں تک کوڑھ کے مرض میں مبتلا شخص سے دور رہنے کا تھم دیا گیا تووہ "سد ذرائع" (یعنی احتیاطی تدبیر) کے طور پر تھا۔ آپ اس بات سے اتفاق کر رہے تھے کہ ایک شخص کو دوسرے شخص سے اللہ تعالی کی مرضی کے مطابق جذام لاحق ہو سکتا ہے جیسا کہ پہلے کو لاحق ہوا۔ شاید ایساتھا کہ سوال پوچھنے والا شخص اللہ تعالی کی تقدیر کے مقابلے میں بیاری کے متعدی ہونے کا قائل تھا۔ چونکہ یہ نظریہ غلط تھا اور اسے ماننا ایک گناہ تھا، اس وجہ سے آپ نے اسے گناہ سے بچانے کے لئے تھم دیا کہ وہ کوڑھ کے مرض میں مبتلا شخص کے پاس نہ تھم رہے۔

نوٹ: ان احادیث کی صحیح تطبیق ہے ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا مقصد یہ تھا کہ لوگ بیاری کے متعدی ہونے کے خیال سے اللہ تعالی کی تقدیر کو نظر اندازنہ کریں ورنہ آپ کے کوڑھی سے متعلق ارشاد سے یہ واضح ہو تا ہے کہ آپ بیاری کے متعدی ہونے کو درست سمجھتے تھے۔

## مختلف احاديث كاحكم

مختلف احادیث کے ساتھ ان مر احل میں معاملہ کیا جائے گا:

- - اگرمضبوط وجوہات کی بنیاد پر انہیں جمع کرنا ممکن نہ ہو تو پھر:
- اس بات کا تعین کیا جائے گا کہ ان میں سے ایک حدیث ناسخ (یعنی حکم کو منسوخ کرنے والی) ہے اور دوسری منسوخ دیشے حدیث یرعمل کیا جائے گا اور منسوخ حدیث کوترک کر دیا جائے گا۔
- اگرناسخ ومنسوخ کاعلم نہ ہو سکے تو پھر ان میں سے کسی ایک حدیث کو ترجیج دینے کی کوشش کی جائے گی۔اس ترجیج
   کی بنیاد کچھ اصول ہیں جن کی تعداد پچاس تک پہنچتی ہے۔ قابل ترجیج حدیث پر عمل کیا جائے گا۔
- اگرایک حدیث کو دوسری پرترجیج دینا بھی ممکن نہ ہو، اور ایسا بہت ہی کم ہو گا، تو پھر ہم اس وقت تک ان دونوں
   احادیث پر عمل نہ کریں گے جب تک ان میں سے ایک کوتر جیج نہ دی جاسکے۔

## اختلاف صدیث کے فن کی اہمیت اور اس کی جمیل کیسے کی گئی ہے؟

یہ فن علوم حدیث کا اہم ترین فن ہے۔ اہل علم کے لئے اسے حاصل کر نابہت ضروری ہے۔ اس میں وہ اہل علم ماہر ہوتے ہیں جو حدیث،
فقہ اور اصول فقہ سب علوم پر عبور رکھتے ہوں۔ یہی اہل علم اس علم میں غوطہ زنی کر سکتے ہیں۔ ان کے لئے اس علم میں سوائے چند
استثنائی معاملات کے اور پچھ مشکل نہیں ہے۔ اہل علم نے تعارض کو دور کرنے کے لئے جو کاوشیں کی ہیں اس سے ان کی دفت نظری،
انتخاب کی خوبی اور ان کے مقام و مرتبے کا اندازہ ہو تا ہے۔ اس سے ان دو سرے درجے کے لوگوں کی جرات کی حیثیت بھی معلوم ہو
جاتی ہے جو انہی علماء کے خوشہ چیں ہیں لیکن ان پر اعتراض کرتے ہیں۔

### مختلف احاديث ميں مشہور ترين تصانيف

- امام شافعی کی اختلاف الحدیث۔ پیراس فن میں پہلی تصنیف ہے۔
  - ابن قتيبه ليني عبدالله بن مسلم كي تاويل مختلف الحديث
    - ابوجعفر احمد بن سلامه الطحاوي كي مشكل الآثار

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- دواحادیث میں موجو د بظاہر تضاد کی وجہ کیا ہوا کرتی ہے؟
  - بظاہر متضاد احادیث کو تطبیق دینے کاطریقہ بیان تیجیے۔
    - اویربیان کر ده کتب کوانٹرنیٹ پر تلاش کیجیے۔

## سبق9: ناسخ اور منسوخ حدیث

## "نشخ" کی تعریف

لغوی اعتبار سے نسخ کے دومعانی ہیں۔ ایک تو"ازالہ" ہے یعنی کسی چیز کوزائل کر ناجیسے سورج نے سائے کوزائل کر دیا۔ دوسر امعنی ہے کسی چیز کو نقل کر ناجیسا کہ اگر کسی کتاب میں سے کوئی بات نقل کی جائے تو کہا جائے گا کہ میں نے کتاب کو نسخ کر دیا ہے۔ ناسخ، منسوخ کوزائل کر دیتا ہے یا پھر اسے منتقل کر دیتا ہے۔

اصطلاحی مفہوم میں شریعت کے ایک حکم کی جگہ دوسر احکم جاری کرنے کانام انسخ اسے۔

نوٹ: یہاں یہ سوال پیداہو سکتا ہے کہ شریعت کے بعض احکامات کو منسوخ کر دیا گیا۔ اس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ بعض احکامات کا تعلق مخصوص صور تحال نے مجوب ہوجاتی ہے تواس کا تھم بھی باقی نہیں رہا کر تا۔ مثال کے طور پر قرآن مجید میں شراب کو ایک دم حرام نہیں کیا گیا کیونکہ عرب شراب کے بہت زیادہ عادی تھے۔ پہلے شراب کی برائی بیان کر کے اس سے نفرت دلائی گئی۔ پھر انہیں نماز کے او قات میں شراب پینے سے منع کیا گیا۔ جب لوگوں کا ذہن اس معاطع میں ایک خاص پختگی کو پہنچ گیا تو شراب کی مکمل حرمت کا تھم نازل ہوا۔ یہی معاملہ حدیث کے ناسخ و منسوخ کا ہے۔

## "نسخ" کی اہمیت، مشکلات اور اس میں مشہور ماہرین

حدیث کے ناسخ و منسوخ کاعلم مشکل ترین مہم ہے۔ زہری کہتے ہیں، "حدیث کے ناسخ و منسوخ کاعلم حاصل کرنے کی کوشش نے اہل علم کو تھکا دیا ہے۔" اس علم کے سب سے مشہور ماہر امام شافعی ہیں۔ وہ اس کام میں ید طولی رکھتے تھے اور دوسروں کی نسبت اس میدان میں بہت آگے تھے۔

امام شافعی جب مصر چلے گئے تو امام احمد بن حنبل نے ابن وارہ سے کہا، "کیا آپ نے شافعی کی کتب لکھ رکھی ہیں؟" انہوں نے کہا، "جی نہیں۔" امام احمد کہنے لگے، "بیہ تو آپ نے بڑی غلطی کی۔ ہم میں سے کوئی مجمل ومفسر اور حدیث کے ناشخ و منسوخ کا علم نہیں رکھتا تھا۔ جب ہم امام شافعی کے ساتھ بیٹھنے لگے تو ہمیں بیہ چیزیں معلوم ہوئیں۔"

## ناسخ ومنسوخ كاعلم كيسے ہو تاہے؟

حدیث کے ناسخ ومنسوخ کاعلم ان طریقوں میں سے کسی ایک سے ہوتا ہے:

• رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم نے تصریح فرمادی ہو جیسے مسلم میں سیدنا بریدہ رضی الله عنه سے مروی حدیث ہے کہ آپ

- نے فرمایا: "میں نے تہمیں قبور کی زیارت سے منع کیا تھا، اب تم ان کی زیارت کر لیا کرو کیو نکہ یہ آخرت کی یاد دلاتی ہیں۔"
- کسی صحابی نے وضاحت کر دی ہو جیسا کہ سید ناجابر بن عبد اللّدر ضی اللّه عنه بیان کرتے ہیں: رسول الله صلی الله علیه وأله وسلم نے جو آخری حکم دیے ان میں سے ایک بیہ ہے کہ جس نے آگ پر کچی ہوئی چیز کھائی ہو، اسے دوبارہ وضو کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ اسے سنن کے مصنفین نے روایت کیا ہے۔
- تاریخ کے علم سے ناسخ و منسوخ کا علم ہو جائے۔ مثلاً سید ناشداد بن اوس رضی اللہ عنہ کی حدیث ہے کہ پچھنے لگانے اور لگوانے والے دونوں کاروزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ (ابو داؤد) ہیہ حدیث سید نا ابن عباس رضی اللہ عنہما کی حدیث سے منسوخ ہو گئ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے روزے کی حالت میں پچھنے لگوائے۔ (مسلم) شداد کی حدیث کے بعض طرق سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ بیہ حدیث فتح مکہ کے سال (8ھ) کی ہے جبکہ ابن عباس رضی اللہ عنہما حضور کے ساتھ ججۃ الو داع (10ھ) میں شریک تھے۔
- اجماع کے ذریعے ناسخ و منسوخ کاعلم ہو جائے۔ جیسا کہ حدیث میں آتا ہے کہ "جو شراب پئے اسے کوڑے مارواور جو چو تھی مرتبہ ایسا کرتا پکڑا جائے، اسے موت کی سزا دے دو۔ " (ابو داؤد و ترمذی) امام نووی کہتے ہیں کہ اس حدیث کے منسوخ ہونے پر اجماع ہے۔ اجماع بذات خود نہ تو حدیث کو منسوخ کرتا ہے اور نہ ہی خود منسوخ ہوتا ہے لیکن یہ ناسخ و منسوخ کو متعین کر سکتا ہے۔

## حدیث کے ناسخ ومنسوخ سے متعلق اہم تصانیف

- - امام احمد كي الناسخ والمنسوخ
  - ابن جوزی کی تج پدالاحادیث المنسوخة

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- لعض احکامات کو منسوخ کر دینے کی وجہ کیا تھی؟
  - اوپربیان کر دہ کتب کو انٹرنیٹ پر تلاش کیجیے۔

# يونك 4: خبر مر دود (مستر د شده خبر)

## سبق1: خبر مر دود اور اسے مستر د کرنے کے اسباب

### تعريف

خبر مر دود وہ خبر ہے جس کے راوی کا سچاہو نامعلوم نہ ہو سکے۔ صحیح حدیث کی بحث میں جو شر ائط پائی گئی ہیں، ان میں سے ایک یازیادہ شر ائط اگر پوری نہ ہوں تووہ حدیث مستر دکر دی جاتی ہے۔

نوٹ: یہاں پر لفظ "مر دود" اس معنی میں نہیں ہے جس میں اردو میں استعال ہو تا ہے۔ یہاں مر دود کا مطلب ہے، "مستر د شدہ"۔ عربی میں اس لفظ میں ولیمی نفرت اور حقارت نہیں پائی جاتی جیسا کہ اردو کے مر دود میں پائی جاتی ہے۔

## خبر مر دود کی اقسام اور اس کے اسباب

اہل علم نے خبر مر دود کی بہت ہی اقسام بیان کی ہیں۔ بعض اہل علم نے ان کی تعداد چالیس بتائی ہے۔ ان میں سے اکثر ان اقسام کے الگ الگ نام رکھتے ہیں جبکہ بعض اہل علم سب کے الگ الگ نام رکھنے کی بجائے بہت ہی اقسام کو ایک ہی عمومی نام "ضعیف" سے موسوم کرتے ہیں۔

حدیث کو مستر د کرنے کے اسباب بہت زیادہ ہیں لیکن ہے سب اے سب ان دوبڑے اسباب کا حصہ ہیں۔ یہ بڑے اسباب ہے ہیں۔

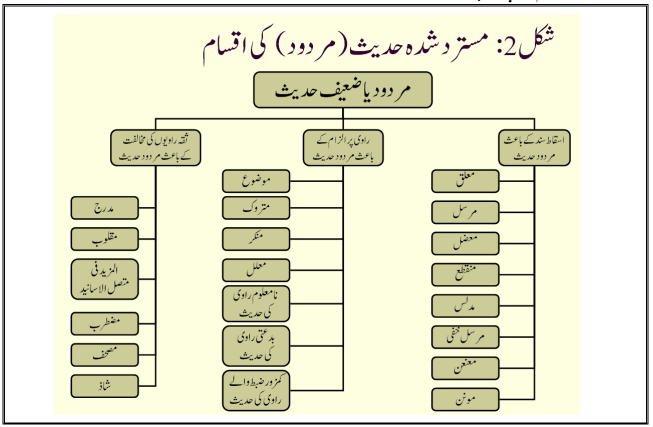
- اسناد کی کڑیوں کاٹوٹ جانا (سقط من الاسناد)
- راوی کی شخصیت پر عائد کر دہ الزامات (طعن فی راوی)

ان میں سے ہر ایک سبب کے تحت بہت سی اقسام پائی جاتی ہیں۔ ہم ان پر انشاء اللہ مستقل بحث کریں گے۔ اس کے علاوہ ثقہ راویوں کی بیان کر دہ حدیث کی مخالفت کی وجہ سے بھی حدیث ضعیف ہو جایا کرتی ہے۔

ہم اپنی بحث کی ابتدا "ضعیف" حدیث سے کرتے ہیں جو کہ خبر مر دود کا عمومی نام ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

مر دود احادیث کی اقسام کے چارٹ پر غور کیجے۔احادیث کو مستر د کرنے کی بنیادی وجوہات کون کون سی ہیں؟



## سبق2: ضعیف حدیث

## "ضعيف" كى تعريف

لغوی اعتبار سے "ضعیف"، " قوی " کا متضاد ہے یعنی کمزور۔ کمزوری جسمانی بھی ہوسکتی ہے اور معنوی بھی۔ یہاں معنوی کمزوری مراد ہے۔ اصطلاحی مفہوم میں ضعیف وہ حدیث ہے جس میں حسن حدیث کی نثر الط مکمل طور پر نہ پائی جاتی ہوں۔ بیقونی اپنی نظم میں کہتے ہیں:

و كل ما عن رتبة الحسن قصر فهو الضعيف و هو اقسام كثر

ہر وہ حدیث جو حسن کے رہے ہم ہو، وہ ضعیف حدیث ہے اور اس کی کثیر اقسام ہیں۔

#### ضعیف صدیث کے در جات

جیسا کہ صحیح حدیث کے در جات میں فرق ہے ، اسی طرح راویوں کی کمزوری کی شدت اور کمی کے باعث ضعیف حدیث کے در جات میں

بھی فرق ہے۔ اس میں ضعیف، بہت زیادہ ضعیف، ضعیف ترین، منکر اور موضوع احادیث شامل ہیں۔ موضوع (یعنی گھڑی ہوئی جعلی حدیث) کادر جہ بدترین ہے۔ (علوم الحدیث ص89)

#### تمزور تزين اسناد

جیسا کہ صحیح حدیث کی بحث میں ہم صحیح ترین اسناد بیان کر چکے ہیں ، اسی طرح ضعیف کی بحث میں اہل علم نے ضعیف ترین اسناد بیان کی ہیں جنہیں "اوھی الاسانید" کہا جاتا ہے۔ حاکم نیشاپوری نے ان کا ذکر کیا ہے۔ (معرفة علوم الحدیث ص 71-72) اوھی الاسانید میں سب سے بڑی وہ ہیں جو کہ بعض صحابہ یا بعض ممالک یا بعض شہر وں سے متعلق ہیں۔ ہم حاکم کی کتاب سے ان کی کچھ مثالیں بیان کرتے ہیں:

- سيدنا ابو بكر صديق رضى الله عنه سے منسوب كمزور ترين سند: صدقة بن موسى الدقيقى فرقد صبحى مرة الطيب ابو بكر۔
- ابن عباس رضی الله عنهماسے منسوب کمزور ترین سند: سدی صغیر محمد بن مروان الکلبی ابوصالح ابن عباس حافظ ابن حجر کہتے ہیں کہ سلسلہ کذب ہے نہ کہ سلسلہ ذھب (یعنی یہ سونے کی نہیں بلکہ جھوٹ کی زنجیر ہے۔) (دیکھیے تدریب الراوی ح1ص 181)

## ضعيف حديث كي مثاليس

امام ترمذی حکیم الاثرم—ابی تمیمہ الھجیمی—ابو هریره—سے روایت کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "جس شخص نے کسی عورت سے حالت حیض میں یاغیر فطری مقام سے ازدواجی تعلقات قائم کیے یاوہ کسی کا تهن کے پاس گیاتواس نے اس چیز کا انکار کیاجو محمد پر نازل ہوئی۔"

امام ترفدی بیہ سند بیان کرنے کے بعد کہتے ہیں کہ ہم سوائے اس سند کے اس حدیث کی کسی اور سند سے واقف نہیں ہیں۔اس کے بعد وہ کہتے ہیں کہ امام بخاری نے اس سند میں حکیم الاثر م معیف الاثر م معیف الرائی میں جاری ہے۔ اس کی مزید وضاحت اس طرح کی جاسکتی ہے کہ اس سند میں حکیم الاثر م صعیف راوی ہیں۔ امام بخاری نے انہیں ضعیف قرار دیا ہے۔ جیسا کہ حافظ ابن حجر نے تقریب التہذیب میں ان کے متعلق لکھا ہے کہ الن میں کمزوری یائی جاتی ہے۔ "ان میں کمزوری یائی جاتی ہے۔"

نوٹ: بعض او قات کسی ضعیف بلکہ جعلی حدیث میں بھی جو بات بیان کی گئی ہوتی ہے، وہ درست ہوتی ہے۔ اس بات کے درست ہونے کا پید مطلب نہیں ہے کہ وہ حدیث صحیح ہونے کا مطلب سے ہے کہ اس بات کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ

والہ وسلم سے نسبت درست ہے یا نہیں۔اس کے لئے حدیث کی سند کا مطالعہ کیا جاتا ہے اور ایسا ہوتا ہے کہ بات تو درست ہولیکن سند کمز ور ہو جس کی وجہ سے وہ حدیث ضعیف قرار پائے۔

اس کے برعکس ایسا بھی ہوتا ہے کہ حدیث کی سند بہت مضبوط ہوتی ہے لیکن اس میں بیان کی گئی بات بالکل غلط ہوتی ہے۔ اس صورت میں اہل علم نے درایت کے اصول بیان کیے ہیں جن کی روشنی میں اس حدیث کے متن کا تجزید کر کے اس کے صحیح یاضعیف ہونے کی تحقیق کی جاتی ہے۔

## ضعیف حدیث کی روایت کا حکم

اہل حدیث کے نزدیک چند شر ائط کی پابندی کے ساتھ ضعیف احادیث کوروایت کرنااور اس کی اسناد بیان کرتے ہوئے اس حدیث کے ضعف کو بیان نہ کرنا جائز نہیں روایت کرنا جائز نہیں سے کیونکہ انہیں کے جعلی پن کو بیان کیے بغیر انہیں روایت کرنا جائز نہیں ہے۔ضعیف حدیث کوروایت کرنے کی شر ائط ہے ہیں:

- پیرعقائد سے متعلق نہ ہوں۔
- یہ احکام شرعیہ سے متعلق نہ ہوں جن کے ذریعے حلال وحرام کا تعین کیا جاتا ہے۔

اس کا مطلب میہ ہے کہ وعظ و نصیحت، ترغیب و ترہیب، اور قصے وغیر ہ بیان کرنے کے لئے ان حدیثوں کا استعال کیا جاسکتا ہے۔ اس معاملے میں سفیان توری، عبدالرحمٰن مہدی اور احمد بن حنبل جیسے ماہرین حدیث نے بھی نرمی برتی ہے۔ (علوم الحدیث ص 93 اور الکفایة ص 33)

نوٹ: اس زمانے کے محدثین نے حدیث کاضعف بتانے کی ضرورت اس وجہ سے محسوس نہیں کی کہ ان کے قارئین سند دیکھ کر حدیث کا صحیح یاضعیف ہونے کا اندازہ لگالیا کرتے تھے۔ ان کا یہ عمل اپنے زمانے کے اعتبار سے درست تھا مگر موجودہ دور میں اس کی وجہ سے بڑے فتنے پیدا ہوئے۔ مثال کے طور پر نوافل کے فضائل ضعیف احادیث کی بنیاد پر لوگ نفلی عبادات میں استے مشغول ہوئے کہ انہوں نے بیوی بچوں کی کفالت جیسے فرض کو نظر انداز کر دیا۔

موجودہ دور میں عام لو گوں کے لئے چونکہ ایساکر ناممکن نہیں اور ضعیف احادیث کی بنیاد پر بہت سے فتنے بھی کھڑے گئے ہیں، اس وجہ سے اہل علم کواب احادیث کا صحیح وضعیف ہونا بیان کرناچاہیے۔

اس قشم کی احادیث کی روایت کرتے ہوئے بیہ احتیاط کرنی چاہیے کہ بیر نہ کہا جائے کہ "رسول اللّه صلّی اللّه علیہ واله وسلم نے بیہ بات ار شاد فرمائی"، بلکہ بیہ کہا جائے کہ "حضور سے اس طرح سے روایت کیا گیا" یا"ہم تک رسول اللّه صلّی اللّه علیہ واله وسلم سے منسوب بیہ

بات پہنچی ہے" یااسی قسم کی کوئی اور بات۔ بیراس وجہ سے ہے کہ حدیث کے ضعف کو جانتے بوجھتے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی طرف منسوب نہ کیا جائے۔

## ضعیف حدیث پر عمل کرنے کا حکم

اہل علم کے مابین ضعیف حدیث پر عمل کرنے کے بارے میں اختلاف رائے ہے۔ ان کی اکثریت کے نز دیک فضائل اعمال سے متعلق ضعیف احادیث پر تین شر ائط کی بنیاد پر عمل کرنامستحب ہے۔ ان کی وضاحت کرتے ہوئے حافظ ابن حجر لکھتے ہیں:

- حدیث میں شدید نوعیت کاضعف نہ پایا جاتا ہو۔
- حدیث کو کسی اصل حدیث کے تحت درج کیاجائے (جو کہ صحیح ہو) اور اس پر عمل کیاجا تاہو۔
- عمل کرتے ہوئے اس حدیث کے ثابت شدہ ہونے پریقین نہ رکھاجائے بلکہ احتیاطاً عمل کیا جائے۔ (تدریب الراوی ج 1 ص 298 ص 298–299اور فتح المغیث ج 1 ص 268)

## ضعيف حديث پر مشتمل مشهور تصانيف

- الیمی کتب جن میں ضعفاء (ضعیف راویوں) کا ذکر کیا گیا ہے جیسے ابن حبان کی کتاب الضعفاء، ذہبی کی میزان الاعتدال وغیرہ۔ان کتب میں ان ضعیف احادیث کی مثالیں بیان کی گئی ہیں جو اپنے راویوں کی کمزوری کے باعث ضعیف ہیں۔
- الیی کتب جو ضعیف احادیث کی کسی خاص قشم سے متعلق ہوں جیسے کتب مر اسیل، کتب علل، کتب مدرج وغیرہ۔ ابو داؤدگی کتاب المراسیل اور دار قطنی کی کتب العلل اس کی مثالیں ہیں۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- ضعیف حدیث کی تعریف تیجیے اور اس کا حسن اور صحیح سے موازنہ تیجیے۔
  - اویربیان کر ده کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

## سبق 3: اسقاط سند کے باعث مستر د کر دہ حدیث

## "اسقاط سند" کی تعریف

"اسقاط سند" کا مطلب میہ ہے کہ سلسلہ اسناد میں ایک یا ایک سے زائد راوی کے نام غائب ہوں خواہ ایسا جان بوجھ کر کیا گیا ہویانہ ہو۔ راوی کے نام کاغائب ہوناسند کے شروع میں بھی ہو سکتا ہے، آخر میں بھی اور در میان میں بھی۔ یہ سقوط ظاہر بھی ہو سکتا ہے اور چھپا ہوا بھی۔

### "سقوط سند" کی اقسام

"سقوط سند" کے ظاہر ہونے یا چھیے ہوئے ہونے کے اعتبار سے اس کی دواقسام ہیں۔ ظاہر اور خفی۔

سقوط ظاہر ، ایسااسقاط سند ہو تاہے جسے علوم حدیث کے ماہرین پہچان سکتے ہیں۔ مثلاً وہ جانتے ہیں کہ ایک راوی اور اس کے شیخ (یعنی جس سے وہ روایت کر رہاہے) کی آپس میں ملاقات نہیں ہوئی کیونکہ وہ ایک زمانے سے تعلق نہ رکھتے تھے یا اگر چپہ ان کا زمانہ ایک تھا لیکن وہ بھی ایک مقام پر اکٹھے نہیں ہوئے۔ اس راوی کے پاس اپنے شیخ کی جانب سے اجازہ اور وجادہ بھی موجود نہ ہو۔ اساد کی تحقیق کرنے والے محقق کو راویوں کی تاریخ پیدائش، تاریخ وفات، طلب علم اور سفر کے او قات وغیرہ کا علم ہونا چاہیے تا کہ وہ یہ چیزیں جان سکے۔

نوٹ: "اجازہ" روایت کرنے کی اجازت کو کہتے ہیں۔ ایک راوی کی اپنے شیخ سے ملاقات نہیں ہوئی لیکن اس نے شیخ سے کسی ذریعے (مثلاً کسی اور شخص) سے روایات حاصل کر لیں۔ جب شیخ کو اس کا علم ہوا تو اس نے اس شخص کو اس طرح سے روایت کرنے کی اجازت دے دی جیسے اس نے خود شیخ سے احادیث سنی ہوں۔ اس قشم کی اجازت کو اصطلاحی طور پر "اجازہ" کہا جاتا ہے۔

"وجادہ" اس صورت حال کو کہتے ہیں کہ کسی راوی کو اپنے شیخ کے ہاتھ کی لکھی ہوئی کتاب مل گئی اور وہ شیخ کی تحریر کو پہچا نتا تھا۔
اب وہ اس کتاب کی بنیاد پر شیخ سے روایت کرنے لگا۔ موجو دہ دور میں حدیث کی غیر مشہور کتب کے بہت سے قلمی نسنخ (مخطوطے)
ملے ہیں جن پر ان کے مصنفین کے دستخط موجو دہ تھے۔ دنیا کے مختلف ممالک سے ملنے والے ان نسخوں کا تقابلی مطالعہ کیا گیا اور ہر
طرح کے اطمینان کے بعد انہیں ان کے مصنفین کے نام سے شائع کر دیا گیا۔ اس کی تفصیل آگے بیان کی جائے گی۔

علماء حدیث نے سقوط ظاہر کوراوی کے غائب ہونے کی سند میں جگہ اور غائب راویوں کی تعداد کے اعتبار سے چار اقسام میں تقسیم کیا ہے: معلق، مرسل، معضل اور منقطع۔

سقوط خفی، سند حدیث میں راویوں کا اس طرح سے غائب ہونا ہے جس کا علم کسی عام عالم حدیث کو نہیں ہو سکتا بلکہ سند میں خامیوں کے خصوصی ماہرین کو ہی اس کا علم ہو سکتا ہے۔ اس کی دواقسام ہیں: مدلّس اور مرسل خفی۔ اب ہم ان چھے اقسام کو الگ الگ عنوانات کے تحت بیان کریں گے۔

سوالات اور اسائتمنٹ

اسقاط سندسے کیامر ادہے۔مثال سے وضاحت کیجیے۔

## سبق4: معلق حديث

## "معلق حديث" كي تعريف

لغوی اعتبار سے "معلق"، علّق کا اسم مفعول ہے اور اس کا مطلب ہے ایسی چیز جسے باندھ کر لٹکا دیا گیا ہو۔ ایسی سند کو معلق کہا جائے گا جو کہ اوپر کی جانب تو ملی ہوئی ہولیکن نیچے کی جانب ٹوٹی ہوئی ہو اور اس طرح سے اس چیز کی طرح ہو جائے جو حصِت سے لٹکائی گئ ہو۔ اصطلاحی مفہوم میں بیر ایسی حدیث کو کہتے ہیں جس کے راویوں کی کثیر تعداد کوغائب کر دیا جائے۔

## "معلق حديث" كي صورتيس

- یوری کی یوری سند کوغائب کر دیا جائے اور بیہ کہا جائے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا۔
  - صحابی یا صحابی و تابعی کے علاوہ تمام راویوں کو حذف کر دیا جائے۔ (شرح نخبة ص42)

## "معلق حديث" كي مثالين

امام بخاری نے "باب ما یذکر فی فخذ" یعنی ران سے متعلق باب کے مقدمے میں یہ روایت نقل کی ہے: "سیدنا ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہ کتے ہیں کہ جب سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے ججرے میں داخل ہوئے تو آپ نے اپنی ٹانگ کو کپڑے سے ڈھانپ لیا۔ "یہ حدیث معلق ہے کیونکہ امام بخاری نے سوائے صحابی یعنی سیدنا ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہ کے تمام راویوں کو حذف کر دیا ہے۔

## "معلق حديث" كاحكم

معلق حدیث کو مستر دکر دیاجائے گا۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ اس میں حدیث قبول کرنے کی شر ائط میں سے "اتصال سند" لیمنی سند کے ملا ہواہونے کی شرط نہیں پائی جاتی۔ اس کی سند میں ایک یاایک سے زائد راویوں کو حذف کر دیا گیاہو تاہے اور ان حذف کر دہ راویوں کے حالات کا ہمیں علم نہیں ہو تا۔

## صححین میں موجو د معلق احادیث کا حکم

یہ تھم کہ"معلق حدیث کو مستر دکیاجائے گا" عام کتب کے بارے میں ہے۔اگر معلق حدیث ایسی کتب میں پائی جائے جس میں صرف صحیح احادیث کو درج کیا گیا ہو جیسا کہ صحیح بخاری و مسلم تو پھر اس کے لئے ایک خصوصی تھم ہے۔ ان احادیث کو وعظ ونصیحت کے لئے استعال کیا جاسکتا ہے بشر طیکہ ان میں یہ شر ائط پائی جاتی ہوں۔

- انہیں معروف صغے (Active Voice) میں روایت کیا گیاہو۔ جیسے فرمایا، ذکر کیا، حکایت کی وغیر ہ۔ اس معاملے میں اس کے صبح مونے کا حکم لگایا جائے گا۔
- انہیں مجہول صیغے (Passive Voice) میں بیان کیا گیاہو، جیسے کہا گیا، ذکر کیا گیا، حکایت کی گئی تواس معاملے میں اس کے صیح ہونے کا حکم نہیں لگایا جائے گا۔ بیہ صیحے، حسن، ضعیف کچھ بھی ہو سکتا ہے۔ کسی "صیحے" نام کی کتاب میں مذکور ہو جانے سے حدیث صیحے نہیں ہو جاتی بلکہ اس کے لئے اسناد کی تحقیق کرنے کا طریقہ ہے جس کی بنیاد پر احادیث کو صیحے قرار دیا جاتا ہے۔

نوٹ: بعض لو گوں کو شاید ہے بات عجیب گئے کہ صحیح بخاری و مسلم میں بھی معلق احادیث پائی جاتی ہیں۔ معلق احادیث ان کتب میں استثنائی طور پر صرف باب کے مقدمے میں پائی جاتی ہیں۔ ان معلق احادیث کی شخصی پر علیحہ ہ کتابیں بھی لکھی جاچکی ہیں۔ حافظ ابن حجر نے اپن کتاب " تغلیق التعلیق" میں بخاری کی معلق احادیث کی متصل اسناد بیان کی ہیں۔ بخاری و مسلم کی وہ تمام احادیث صحیح قرار دی گئی ہیں جن کے ساتھ مکمل سند بیان کی گئی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بخاری کا مکمل نام "الجامع المسند الصحیح" ہے۔ یعنی بخاری کی وہ تمام احادیث صحیح ہیں جو کہ سند کے ساتھ بیان کی گئی ہیں۔ اسناد سے قطع نظر بخاری اور مسلم کی احادیث پر بھی درایت کے اصولوں کے تحت تنقید بھی کی گئی ہیں۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- معلق حدیث کی تعریف کیجے۔
- معلق اور ضعیف حدیث میں کیا فرق ہے؟

## سبق 5: مُرسَل حديث

### "مرسل مديث" كى تعريف

لغوی اعتبار سے مرسل "ارسال" کااسم مفعول ہے۔اس کا مطلب ہے ڈھیلی ڈھالی چیز۔ مرسل وہ حدیث ہوتی ہے جس کی اسناد ڈھیلی ڈھالی ہوں یعنی اس میں جانے پہچانے راویوں ہی پر انحصار نہ کیا گیا ہو۔

اصطلاحی مفہوم میں بیراس حدیث کو کہتے ہیں جس میں تابعی کے بعد والے راوی (یعنی صحابی) کو حذف کر دیا گیا ہو۔

## "مرسل حديث" كي صورت

اس کی صورت میہ ہے کہ کوئی تابعی خواہ اس کی صحابہ سے ملا قات بڑی عمر میں ہوئی ہویا چھوٹی عمر میں وہ میہ کیے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے اس طرح فرمایا، یا آپ نے ایسے کیا یا آپ کی موجو دگی میں ایسا کیا گیا۔ محد ثین کے نزدیک مرسل کی صورت اسی طرح کی ہوا کرتی ہے۔

## "مرسل حديث" كي مثال

امام مسلم اپنی "صحیح" میں کتاب البیوع میں حدیث نقل کرتے ہیں، "محمہ بن رافع، حجین سے، وہ لیث سے، وہ عقیل سے، وہ ابن شہاب سے، وہ سعید بن مسیب سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے مز ابنہ (یعنی تازہ کھجوروں کو چھوہاروں کے بدلے بیجنے) سے منع فرمایا۔ "

اس سند میں سعید بن مسیب رحمۃ اللہ علیہ بڑے تابعین میں شار ہوتے ہیں۔ انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے حدیث روایت کی ہے اور اپنے اور حضور کے در میان واسطے کو حذف کر دیا ہے۔ اس حذف واسطے میں صرف ایک صحابی بھی ہوسکتے ہیں یا ایک صحابی کے ساتھ ساتھ کو کی اور تابعی بھی ہوسکتے ہیں (جن سے سعید بن مسیب نے یہ حدیث سنی ہوگی۔)

#### فقہ اور اصول فقہ کے ماہرین کے نزدیک "مرسل حدیث" کامعنی

ہم نے مرسل حدیث کی جن صور توں کا ذکر کیا، یہ محدثین کی تعریف کے مطابق ہے۔ فقہ اور اصول فقہ کے ماہرین کے نزدیک مرسل حدیث کی تعریف میں کچھ فرق ہے۔ ان کے نزدیک مرسل کا معنی زیادہ وسیج ہے اور وہ ہر منقطع حدیث (یعنی جس میں کوئی ایک راوی بھی غائب ہوخواہ وہ صحابی ہو یا بعد کا کوئی راوی) کو مرسل ہی میں شار کرتے ہیں خواہ اس انقطاع کا سبب پچھ بھی ہو۔ خطیب بغدادی کا فقطہ نظر بھی یہی ہے۔

## "مرسل حدیث" کا تکم

مرسل حدیث بنیادی طور پر تو مستر د ہی کی جاتی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس میں صحیح حدیث کی شر ائط میں سے اتصال سند کی شرط موجود نہیں ہے۔جوراوی حذف کیا گیاہے، ہمیں اس کے حالات کاعلم نہیں ہے۔ عین ممکن ہے کہ وہ صحابی نہ ہو اور ضعیف ہو۔

حدیث کے ماہرین کا مرسل حدیث اور اس سے نتائج اخذ کرنے کے بارے میں اختلاف ہے۔ یہ وہ منقطع حدیث ہے جس کی سند کا صرف آخری حصہ حذف کیا گیا ہے۔ جس نام کو حذف کیا گیا ہے ، غالب گمان یہ ہے کہ وہ صحابی ہو گا اور تمام صحابہ اعلی کر دار کے مالک تھے۔ اگر ہمیں ان کے نام کاعلم نہ بھی ہو، تب بھی اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

### اجمالی طور پر اہل علم کے اس بارے میں تین نقطہ نظر مشہور ہیں:

- مرسل حدیث کو مستر دکیا جائے گا۔ محدثین ، فقہاء اور اصول فقہ کے ماہرین کی اکثریت کا یہی نقطہ نظر ہے۔ ان کی دلیل میہ ہے کہ ہمیں حذف کر دہ راوی کے نام کا علم نہیں۔ عین ممکن ہے کہ وہ صحابی نہ ہو بلکہ کوئی تابعی ہو اور حدیث روایت کرنے میں ضعیف ہو۔
- مرسل حدیث صحیح ہے اور اس سے نتائج اخذ کیے جائیں گے۔ یہ تین بڑے ائمہ یعنی ابو حنیفہ ، مالک اور احمد بن حنبل کا نقطہ نظر ہے۔ علاء کا یہ گروہ اس بنیاد پر اس قشم کی حدیث کو قبول کرتا ہے کہ مرسل حدیث صرف ثقہ راوی سے ہی روایت کی گئ ہو۔ ان کی دلیل بیہ ہے کہ ایک ثقہ تابعی صرف اسی صورت میں کسی بات کورسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر سکتا ہے اگر اس نے اسے کسی قابل اعتماد شخص (یعنی صحابی) سے یہ بات سنی ہو۔
  - مرسل حدیث کو کچھ شر ائط کے ساتھ قبول کیاجائے گا۔

یہ امام شافعی اور بعض دیگر اہل علم کانقطہ نظر ہے۔انہوں نے مرسل حدیث کو قبول کرنے کے لئے چند شر ائط بیان کی ہیں:

- مرسل حدیث بیان کرنے والاراوی بڑی عمر کے ان تابعین میں سے ہو جنہوں نے بڑی عمر میں صحابہ سے احادیث روایت کی ہیں۔ (اس کی وجہ یہ ہے کہ چھوٹی عمر والے تابعین براہ راست صحابہ سے روایت نہیں کرتے بلکہ کسی اور تابعی سے احادیث روایت کرتے ہیں۔)
- جب کبھی بھی وہ راوی اس شخص کا نام بیان کرے جس سے اس نے احادیث روایت کی ہیں تووہ شخص ثقہ ( یعنی قابل اعتاد ) ہو۔
  - حفاظ حدیث اس حدیث کے خلاف کوئی حدیث بیان نہ کریں۔

- حدیث کوکسی اور سند سے بھی روایت کیا گیا ہو۔ اگر دوسری سند بھی مرسل ہو تو اس صورت میں اسے بیان کرنے والا راوی پہلے راوی کے علاوہ کوئی اور شخص ہو۔
  - مرسل حدیث کسی صحابی کے قول کے مطابق ہو۔
  - اکثراہل علم اس مرسل حدیث کے مطابق احکام اخذ کرتے ہوں۔ (کتاب الرسالة از شافعی)

الیی مرسل حدیث، جو کئی طرق سے روایت کی گئی ہو، کی ان شر ائط کی بنیاد پر شخقیق کر لینے کے بعد بیہ واضح ہو جائے کہ یہ صحیح ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ بیہ کسی اور صحیح حدیث سے متضاد ہو اور اس تضاد کو دور کرنا ممکن نہ ہو، تواس صورت میں ہم مرسل حدیث کو ترجیح دیں گے کیونکہ اس کی اسناد کے طرق زیادہ ہیں۔

نوٹ: تابعین کی بڑی یا چھوٹی عمر علوم حدیث میں ایک دلچیپ موضوع ہے۔ مثال کے طور پر ایک صاحب اس دور میں پیدا ہوئے جب صرف چند صحابہ کرام ہی زندہ تھے۔ انہوں نے بچپن یالڑ کپن میں ان صحابہ سے ملا قات کرلی اور تابعی کا درجہ حاصل کرلیا مگر ان کی عمر الیں نہ تھی جس سے یہ ان صحابہ سے با قاعدہ کچھ سکھ سکتے۔ جب یہ پختہ عمر کو پہنچ تو بڑی عمر کے تابعین سے انہوں نے تعلیم حاصل کی ۔ ایسے تابعی کی مرسل حدیث کے بارے میں یہ نہیں کہا جاسکتا کہ انہوں نے یہ براہ راست کسی صحابی سے حاصل کی ہوگی۔

## صحابی کی "مرسل حدیث"

کسی صحابی کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے قول و فعل سے متعلق بیان کر دہ حدیث بھی مرسل ہوسکتی ہے کیونکہ ممکن ہے کہ اس صحابی نے اس بات کوخو د سنایا دیکھانہ ہو۔ اس کی وجہ بیہ ہوسکتی ہے کہ وہ صحابی عہد رسالت میں کم عمر ہو، یا اس نے دیر سے اسلام قبول کیا ہویا پھر اس موقع پر موجو د نہ ہو۔ ایسے صحابہ جو عہد رسالت میں کم عمر تھے جیسے سید نا ابن عباس یا ابن زبیر رضی اللہ عنہم کی روایات کثیر تعداد میں یائی جاتی ہیں۔

## صحابی کی "مرسل حدیث" کا حکم

علماء کی اکثریت کے نقطہ نظر کے مطابق صحابی کی مرسل حدیث صحیح ہوگی اور اس سے نتائج اخذ کرنا درست ہوگا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کا امکان بہت کم ہے کہ صحابی نے کسی تابعی سے حدیث روایت کی ہو۔ اگر انہوں نے ایسا کیا ہو تو وہ اسے بیان کر دیتے ہیں۔ جب صحابہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے کوئی بات منسوب کریں تو اس کا مطلب میہ ہو تاہے کہ انہوں نے دو سرے صحابی سے ہی اس بات کوسنا ہوگا۔ جیسا کہ اوپر گزر چکاہے کہ صحابی کو حذف کر دینے سے کوئی فرق نہیں پڑتا (کیونکہ تمام صحابہ قابل اعتماد ہیں۔)

ایک رائے یہ بھی ہے کہ صحابی کی مرسل حدیث بھی دوسری مرسل احادیث کی طرح ہے۔ یہ رائے بہت ہی کمزور اور مستر دشدہ ہے۔

## "مرسل حدیث" ہے متعلق مشہور تصانیف

- ابوداؤد کی مراسیل
- ابن ابی حاتم کی مراسیل
- علائی کی جامع التحصیل لاحکام المراسیل

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- مرسل مدیث کی تعریف کیجیے۔
- مرسل اور معلق حدیث کا فرق بیان کیجیے۔
- اوپر بیان کر دہ کتب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

## سبق6: مُعضَل حديث

## "معضل حديث" كي تعريف

لغوی اعتبار سے بیہ اعضل کا اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے تھکی ہوئی چیز۔ اصطلاحی مفہوم میں معضل ایسی حدیث کو کہتے ہیں جس کے دو مسلسل راویوں کے نام غائب ہوں۔

## "معضل حديث" كي مثال

حاکم اپنی کتاب "معرفة علوم حدیث" میں اپنی سند سے قعنبی —مالک — سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "غلام کا کھانا اور لباس دستور کے مطابق مالک کی ذمہ داری ہے اور اس سے اس کی طاقت سے زائد کام نہیں لیا جائے گا۔ "حاکم کہتے ہیں کہ یہ حدیث امام مالک علیہ الرحمۃ سے آگے معضل ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ امام مالک اور سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کے در میان دوراویوں کے نام اس میں غائب ہیں۔

اس حدیث کے بارے میں ہمیں دو مسلسل غائب راویوں کے نام امام مالک کی موطاء سے باہر ایک سند میں ملتے ہیں (جس سے یہ متصل سند کی حدیث ہو جاتی ہے) کہ مالک محمد بن عجلان —ان کے والد —ابو هریره۔ (اس حدیث کی بہت سی متصل اسناد امام

بخاری ومسلم نے بیان کی ہیں۔) (معرفة علوم الحدیث ص46)

## "معضل حديث" كاحكم

معضل حدیث ضعیف ہوتی ہے۔ یہ مرسل اور منقطع سے بھی زیادہ ضعیف قرار دی جاتی ہے کیونکہ اس کے مسلسل غائب راویوں کی تعدادان سے زیادہ ہوتی ہے۔ (الکفایة ص21اور تدریب 15 ص295)

## معضل اور معلق احادیث میں بعض مشترک خصوصیات

اگر حدیث کی اسناد کے شروع میں دومسلسل راویوں کو حذف کر دیا جائے توبیہ بیک وقت معلق بھی ہوگی اور معضل بھی۔ اگر حدیث کی سند کے شروع میں سند کے در میان سے دومسلسل راویوں کو حذف کر دیا جائے توبیہ معضل تو ہوگی لیکن معلق نہ ہوگی۔ اگر حدیث کی سند کے شروع میں سے ایک راوی کو حذف کر دیا جائے توبیہ معلق تو ہوگی لیکن معضل نہ ہوگی۔

## "معضل حدیث" کہاں پائی جاتی ہے؟

امام سیو طی تدریب الراوی میں بیان کرتے ہیں کہ معضل، مرسل اور منقطع احادیث ان کتب میں پائی جاتی ہیں:

- سعيد بن منصور کي کتاب السنن
  - ابن ابي الدنيا كي مولفات

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- معضل حدیث کی تعریف کیجیے۔
- معضل، مرسل اور معلق حدیث کا فرق بیان تیجیے۔
  - اوپر بیان کر دہ کتب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

## سبق7: منقطع حديث

## "منقطع حديث" كي تعريف

لغوی اعتبار سے یہ انقطاع کا سم فاعل ہے جو کہ اتصال کا متضاد ہے یعنی کاٹنے والی چیز۔اصطلاحی مفہوم میں منقطع ایسی حدیث کو کہتے ہیں جس کی سند کسی بھی وجہ سے ٹوٹی ہوئی ہو۔

### تعريف كى وضاحت

حدیث کسی سند کے شروع، در میان، آخر کسی بھی جگہ سے ٹوٹی ہوئی ہو تو اس حدیث کو منقطع کہا جاتا ہے۔ اس تعریف کے اعتبار سے منقطع میں مرسل، معلق، معضل ہر قتم کی حدیث شامل ہو جاتی ہے۔ لیکن بعد کے دور کے حدیث کے ماہرین (متاخرین) نے منقطع حدیث کو اس صورت کے ساتھ مخصوص کر لیاہے جس پر مرسل، معلق اور معضل کا اطلاق نہیں کیا جاسکتا۔ یہی استعال قدیم دور کے بعض ماہرین (متقدمین) کے ہاں بھی عام رہا ہے۔

امام نووی کہتے ہیں: "اکثر او قات منقطع اس حدیث کو کہا جاتا ہے جس میں کسی صحابی سے روایت کرنے والے تابعی کو حذف کر دیا جائے جیسے امام مالک (در میانی تابعین کو چیوڑ کر) سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت کرنے لگیں۔" (واضح رہے کہ سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہما کی وفات 74H میں ہوگئ تھی جبکہ امام مالک کی پیدائش 90H میں ہوئی ہے۔ لاز می طور پر ان کے در میان ایک یادو تابعین موجود ہوں گے۔) (القریب مع التدریب 1 ص 208)

## متاخرین کے نزدیک "منقطع حدیث" کی تعریف

منقطع الیی حدیث ہوتی ہے جس کی سند ٹوٹی ہوئی ہولیکن یہ معلق، مرسل اور معضل کے علاوہ ہو۔ منقطع ہر اس ٹوٹی سند کی حدیث کو کہا جائے گا جس کے شروع کی سند ٹوٹی ہوئی نہ ہو، جس میں سے صحابی کو حذف نہ کیا گیا ہو اور جس میں دولگا تار راویوں کو حذف نہ کیا گیا ہو۔ ابن حجرنے نخبۃ میں یہی تعریف کی ہے۔ (النخبۃ وشرح لہ ص 44)

اگر انقطاع (یعنی سند کاٹوٹا ہو اہونا) ایک جگہ ہویاایک سے زائد جگہ ہو،اسے منقطع حدیث ہی کہاجائے گا۔

### "منقطع حديث" كي مثال

عبد الرزاق ثوری سے، وہ ابو اسحاق سے، وہ زید بن یثیع سے، اور وہ حذیفہ سے (واسطہ بیان کئے بغیر) روایت کرتے ہیں کہ "اگر تم ابو بکر کواپناچا کم بنالو تووہ قوت والے اور دیانت دار شخص ہیں۔" (معرفة علوم الحدیث ص36)

اس حدیث کی سند میں ثوری اور ابواسحاق کے در میان ایک راوی کا نام مذکور نہیں ہے جن کا نام "شریک" ہے۔ ثوری نے براہ راست ابواسحاق سے روایت نہیں کی ہے۔ انہوں نے شریک سے اور شریک نے ابواسحاق سے احادیث روایت کی ہیں۔

## "منقطع حديث" كاحكم

اہل علم کا اس پر اتفاق رائے ہے کہ منقطع حدیث ضعیف ہوتی ہے۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ ہم یہ نہیں جانتے کہ محذوف شدہ راوی کے حالات کیا تھے؟

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- منقطع حدیث کی تعریف کیجیے۔
- بعد کے دور کے علاء کے نزدیک معلق حدیث کی تعریف کیاہے؟

## سبق8: مُدُلس حديث

## تدليس كى تعريف

مدلس، تدلیس کا اسم مفعول ہے۔ لغوی اعتبار سے تدلیس کا معنی ہو تا ہے کہ خریدار سے بیچی جانے والی چیز کے عیب چھپائے جائیں۔ تدلیس، دلس سے نکلاہے۔ ڈکشنری میں اس کا معنی اندھیر ااندھیر وں کا اختلاط ہو تا ہے۔ جب ایک تدلیس کرنے والاراوی حدیث کے عیوب کو جان بوجھ کرچھپا تا ہے تو اس حدیث کو "مدلس" (یعنی تدلیس شدہ حدیث) کہا جاتا ہے۔

## تدليس كى اقسام

تدلیس کی دوبڑی اقسام ہیں: اسناد میں تدلیس اور شیوخ میں تدلیس۔

## تدليس اسناد

حدیث کے ماہرین نے تدلیس اسناد کی مختلف تعریفیں کی ہیں۔ ہم ان میں سے صحیح اور دقیق ترین تعریف کو منتخب کرتے ہیں جو دوائمہ ابو احمد بن عمر والبزار اور ابوالحسٰ بن القطان کی تعریف ہے۔ اس کے مطابق:

- تدلیس اسناد کی تعریف: "کوئی راوی کسی شخ سے حدیث روایت کر تاہو۔ اس نے اس شیخ سے کوئی حدیث نہیں سنی لیکن وہ اس حدیث کو بھی یہ بتائے بغیر روایت کر رہاہو کہ اس نے اس حدیث کو اس شیخ سے نہیں سنا ہے۔" (شرح الفیہ عراقی ج 1 ق ص180)
- تعریف کی وضاحت: تدلیس اسناد کی اس تعریف کا مطلب میہ ہے کہ ایک شخص نے حدیث بیان کرنے والے شخ (مثلاً الف) سے نہیں سے چند احادیث سن رکھی ہیں۔ جس حدیث میں وہ تدلیس کرنے جارہا ہے ، اس حدیث کو اس نے اس شخ (الف) سے نہیں سنابلکہ کسی اور شخ (ب) سے سنا ہے۔ وہ اصل شخ (ب) ، جس سے اس نے حدیث سنی ہے ، کا ذکر نہیں کر تابلکہ پہلے والے شخ سنابلکہ کسی اور شخ روایت کرنے لگتا ہے اور روایت کو ذو معنی الفاظ ، جیسے "الف نے کہا" یا "الف سے روایت ہے "، میں بیان کر دیتا ہے۔ اس سے اس کا مقصد میہ ہو تا ہے کہ سننے والا اس وہم میں مبتلا ہو جائے کہ اس نے حدیث پہلے شخ (الف)

- سے سن رکھی ہے۔وہ یہ وضاحت نہیں کرتا کہ واقعتہ اس نے یہ حدیث پہلے شیخ (الف) سے نہیں سنی ہے۔وہ واضح الفاظ جیسے "میں نے الف سے مجھ سے یہ حدیث بیان کی" استعال نہیں کرتا تا کہ اسے جھوٹانہ سمجھا جائے۔اس طریقے سے وہ ایک یاایک سے زائدراویوں کو حذف کر دیتا ہے۔
- تدلیس اور ارسال خفی میں فرق: ابو الحسن بن القطان بیہ تعریف بیان کرنے کے بعد لکھتے ہیں، "تدلیس اور ارسال خفی میں فرق: ابو الحسن بن القطان بیہ تعریف بیان کرنے کے بعد لکھتے ہیں، "تدلیس اور ارسال خفی میں راوی اس شیخ سے احادیث روایت کر رہاہو تاہے جس سے اس نے کبھی بھی کوئی حدیث روایت کے ہوتی ہیں۔ اس کے نہیں کی ہوتی ہیں۔ اس کے نہیں کی ہوتی ہیں۔ اس کے بغیر روایت کی ہوتی ہیں۔ اس کے برعکس ارسال خفی کرنے والا شخص اس شیخ سے کوئی بھی حدیث روایت نہیں کر تا اگر چہ وہ اس شیخ کے زمانے میں موجود ہو اور اس سے ملاہوا بھی ہو۔
- تدلیس اساد کی مثال: حاکم نے اپنی سند سے علی بن خشر م تک روایت کی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ ابن عینیہ نے زهری سے حدیث روایت کی۔ ان سے پوچھا گیا، "کیا آپ نے یہ حدیث خود زہری سے سنی ہے؟" وہ کہنے گئے، "نہیں، میں نے نہ تو یہ زہری سے سنی ہو۔ یہ حدیث عبدالرزاق نے معمر سے اور زہری سے سنی ہے اور نہ ہی کسی ایسے شخص سے جس نے زہری سے یہ حدیث سنی ہو۔ یہ حدیث عبدالرزاق نے معمر سے اور انہوں نے زہری سے سنی ہے۔ "اس مثال میں ابن عینیہ نے اپنے اور زہری کے در میان دو واسطے حذف کر دیے ہیں۔ (معرفة علوم الحدیث ص 130)

## تدليس تسوبير

یہ تدلیس کی ایسی قشم ہے جو تدلیس اسناد کی اقسام میں سے ایک ہے۔

- تدلیس تسویه کی تعریف: ایک شخص اپنے شخ سے حدیث روایت کرے۔ اس سند میں دوایسے راوی پائے جاتے ہوں جو ثقہ (قابل اعتماد) ہوں اور ان کی آپس میں ملاقات بھی ہوئی ہو۔ ان دونوں کے در میان ایک ضعیف (کمزور) شخص بھی ہو۔ اب صور تحال بیہ بنے گی کہ راوی (1) ۔ ثقہ شخ (2) ۔ ثقہ راوی (3) ۔ ضعیف راوی (4) ۔ ثقہ راوی (5) ۔ دونوں ثقہ افراد 3 اور 3 کی ایک دوسرے سے ملاقات ہوئی ہوگی۔ اب تدلیس کرنے والا شخص 1 اس حدیث کو اس طرح سے روایت کرے گا کہ وہ ضعیف راوی 4 کو حذف کرتے ہوئے 3 کی روایت بر اہر است 5 سے کر دے گا۔ اس طریقے سے وہ اپنی سند میں کمام ثقہ افراد کو شامل کر دے گا۔ یہ تدلیس کی بدترین شکل ہے۔ تدلیس کرنے والے کا شخ، خود تدلیس کرنے کے لئے مشہور نہیں ہو گا۔ تدلیس کرنے والا شخص اس طریقے سے حدیث کو روایت کرے گا کہ سننے والا اس حدیث کو صحیح سمجھ بیٹھے مشہور نہیں ہو گا۔ تدلیس کرنے والا شخص اس طریقے سے حدیث کو روایت کرے گا کہ سننے والا اس حدیث کو صحیح سمجھ بیٹھے گا۔ اس میں بہت بڑاد ھو کہ یایا جاتا ہے۔
- تدلیس تسویة کرنے والے مشہور ترین لوگ: ان میں بقیة بن ولید اور ولید بن مسلم شامل ہیں۔ بقیة کے بارے میں ابو مسعر

کہتے ہیں، "احادیث بقیة لیست نقیة فكن منها على تقیة" - یعنی "بقیة كی احادیث صاف نہیں ہو تیں، ان میں تقیہ كے اصول پر بات كوچھايا گيا ہو تاہے ۔ (میزان الاعتدال جــ 1 ــ ص 332)

• تدلیس تسویة کی مثال: ابن ابی حاتم اپنی علل میں روایت کرتے ہیں۔ میں نے اپنے والد کو اس حدیث کا ذکر کرتے ہوئے سنا:

استحق بن راہویہ، بقیۃ سے ، وہ ابو وہب الاسدی سے ، وہ نافع سے ، اور وہ ابن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ نبی صلی

اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، " کسی شخص کے اسلام کی اس وقت تک تعریف نہ کروجب تک کہ تم اس کی رائے کی پختگی کو نہ

پیچان لو۔ " ان کے والد کہتے ہیں کہ اس حدیث میں الی بات بیان کی گئی ہے جو کہ شاید ہی کسی کی سمجھ میں آئے۔ اس کی سند

پیچان لو۔ " ان کے والد کہتے ہیں کہ اس حدیث میں الی بات بیان کی گئی ہے جو کہ شاید ہی کسی کی سمجھ میں آئے۔ اس کی سند

پیچان لو۔ " ان کے والد کہتے ہیں کہ اس حدیث میں ابی فروۃ (ضعیف) نو فروۃ ، جو

کھے اس طرح ہے عبید اللہ بن عمرو ( ثقہ ) سے تعلق رکھتے تھے۔ اس حدیث میں بقیۃ ( بن ولید ) نے اسحاق بن ابی فروۃ ، جو

کہ ایک ضعیف راوی ہے ، کو حذف کر دیا اور عبید اللہ بن عمرو کا ذکر نام کی بجائے کنیت اور قبیلے سے کر دیا تا کہ کوئی یہ بیچیان نہ

سکے کہ اس نے ایک ضعیف راوی کا نام غائب کیا ہے۔ (شرح الألفیة للعراقی جے ۔ ص 190 و التدریب جے ۔ ص 225)

## تدليس شيوخ

شیوخ میں تدلیس کی تعریف ہے ہے کہ کوئی شخص اپنے شیخ، جس سے وہ حدیث روایت کر رہاہے، کانام، کنیت، نسب وغیر ہ غیر معروف طریقے سے بیان کرے تاکہ وہ پیچانانہ جائے۔ (علوم الحدیث ص 66)

تدلیس شیوخ کی مثال ہے ہے کہ ابو بکر بن مجاہد جو کہ قرأت کے ائمہ میں سے ہیں، کہتے ہیں "عبداللہ بن ابی عبداللہ نے ہم سے بیہ حدیث بیان کی" اس سے ان کی مر اد ابو بکر بن ابو داؤد سجستانی ہیں۔

## تدليس كاحكم

- تدلیس اسنادایک مکروہ عمل ہے۔اکثر اہل علم نے اس کی مذمت کی ہے۔ شعبہ اس کی مذمت کرنے میں سب سے آگے ہیں۔ انہوں نے اس سے متعلق سخت آراء پیش کی ہیں جن میں سے ایک بیہ ہے کہ "تدلیس تو جھوٹ کا بھائی ہے۔"
- تدلیس تسویة مکروه ترین عمل ہے۔ عراقی کہتے ہیں، "جس نے جان بوجھ کر تدلیس تسویة کاار تکاب کیا، وہ نہایت ہی نا قابل اعتاد شخص ہے۔"
- تدلیس شیوخ کی برائی تدلیس اسناد سے کم ہے کیونکہ تدلیس کرنے والے نے کسی راوی کوغائب نہیں کیا ہے (بلکہ اس کاغیر معروف نام بیان کیا ہے۔) اس کی کراہت اس وجہ سے ہے کہ اس نے ایک روایت کوضائع کر دیا ہے اور حدیث کے ساع

(یعنی سننے سنانے) معروف طریقے کے خلاف عمل کیا ہے۔ تدلیس شیوخ کے مختلف مقاصد کے مطابق اس کی کراہت کے درجے میں فرق ہو تاہے۔

## تدلیس شیوخ کے مقاصد

## تدلیس شیوخ کے چار اسباب ہیں:

- شیخ ضعیف ہویا غیر ثقه (نا قابل اعتماد) ہو۔ (یہ بات چھپانے کے لئے اس کے مشہور نام کی بجائے غیر معروف نام یاکنیت بیان کی جائے۔)
- اس کی تاریخ وفات بعد کی ہو جس کے باعث ایک بڑا گروہ تدلیس کرنے والے کے ساتھ روایت میں شریک ہو جائے۔
  (بڑے گروہ کے شریک ہو جانے سے تدلیس کرنے والے راوی کی انفرادیت اور انامجر وح ہوسکتی ہے۔ اس کی مثال ہے ہے کہ
  کوئی راوی، شیخ الف ' کے غیر معروف نام سے روایت کر رہا ہو اور بیہ تاثر دے رہا ہو کہ الف سے اس حدیث کو صرف اسی نے
  سنا ہے۔ اگر وہ شیخ الف ' کا اصل نام بتادے تو بہت سے لوگ یہ دیں گے کہ تمہاری کیا خصوصیت ہے؟ ہم نے بھی اس
  حدیث کو انہی شیخ سے سنا ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ مفاد پر ستانہ رویہ ہے جس کی دین میں کوئی گنجائش نہیں ہے۔)
- وہ راوی سے عمر میں چھوٹا ہو۔ (راوی محض اپنی انا پر ستی کے باعث اس کا درست نام ذکر نہ کرے کہ اس کا شیخ اس سے چھوٹا ہے اور لوگ کہیں گے کہ بیر اپنے سے چھوٹے سے حدیث روایت کر تاہے۔)
- شیخ سے کثیر تعداد میں روایات پائی جاتی ہوں۔ راوی کثیر تعداد میں اس شیخ کی روایات بیان نہ کرنا چاہتا ہو اس لئے وہ مختلف روایتیں اس کے مختلف ناموں سے بیان کر دے۔ (اس کا مقصد بھی انفر ادیت پیندی ہے۔)

#### تدلیس اسناد کے یانچ اسباب ہیں:

- سند کوبلند کرنا۔ (لیعنی ایک شخص سے روایت کرنے کی بجائے اس کے اوپر والے سے روایت کرنا تا کہ سند مختصر ہو اور اسے زیادہ قابل اعتماد سمجھا جائے۔)
- جس شیخ سے کثیر تعداد میں احادیث سنی ہوں، ان احادیث (کی اسناد میں سے) کوئی نام ضائع ہو جائے۔ (بیہ اتفاقی امر ہے جس کے لئے تدلیس کرنے والے کو مور دالزام نہیں تھہر ایا جاسکتا۔)
  - تدلیس شیوخ کی پہلی تین وجوہات کا اطلاق تدلیس اسناد پر بھی ہو تاہے۔

نوٹ: حدیث کے راویوں میں یہ نفسیات ایک خاص دور میں پیدا ہوئی۔ محدثین کو ان کی غیر معمولی کاوشوں کے نتیج میں

معاشرے میں غیر معمولی اسٹیٹس حاصل ہو گیا۔ لوگ انہیں دین کی اس خدمت کے لئے وسائل فراہم کرنے لگ گئے۔ حکومت ان کی پشت پناہی کرنے لگ گئے۔ عوام الناس جوق در جوق ان کی محفلوں میں شریک ہونے لگے اور ان کی جو تیاں سیدھی کرنے لگے۔ جو محد ثین خوف خدار کھتے تھے، وہ تو تدلیس جیسی الٹی سیدھی حرکتوں سے بعض رہے مگر اس شاندار اسٹیٹس کو حاصل کے۔ جو محد ثین خوف خدار کھتے تھے، وہ تو تدلیس جیسی الٹی سیدھی حرکتوں سے بعض رہے مگر اس شاندار اسٹیٹس کو حاصل کرنے کی دوڑ میں بہت سے کم ظرف لوگ بھی شریک ہوگئے اور انہوں نے اپنی کم ظرفی کا مظاہر ہ ان طریقوں سے شروع کر دیا جو اوپر بیان کئے گئے ہیں۔ جرح و تعدیل کے ماہرین نے بے پناہ تحقیق کرنے کے بعد الیسی کم ظرفیوں کا پر دہ جس طرح چاک کیا ہے، وہ قابل شحسین ہے۔

## تدلیس کرنے والے کی مذمت کے اسباب

تدلیس کرنے والے کی مذمت تین وجوھات کی بنیاد پر کی جاتی ہے:

- یه واضح نہیں ہو تا کہ وہ جس شخص سے روایت کر رہاہے ،اس نے واقعتاً حدیث اس سے سنی ہے یا نہیں۔
  - ایک مشکوک بات کے ظاہر ہونے سے اس شخص کا کر دار مجر وح ہو تاہے۔
- اس شخص کا عمل درست نہیں کہ اگروہ تدلیس نہ کر تا اور حذف شدہ شخص کا ذکر کر دیتا تو اس کے نتیج میں حدیث کو قبول نہ کیاجا تا۔ (راجع الکفایة ص 358)

## تدلیس کرنے والے کی دیگر روایات کا تھم

تدلیس کرنے والے شخص کی دیگر روایات کو قبول کرنے کے بارے میں اہل علم کا اختلاف ہے۔ اس میں دومشہور ترین نقطہ ہائے نظریہ ہیں:

- تدلیس کرنے والے کی ہر روایت کو مستر د کر دیا جائے گا اگر چہ اس نے اپنے شنخ سے حدیث کوخو دسنا ہو کیونکہ تدلیس بذات خود ایبافعل ہے جوراوی کے کر دار کو مجروح کرتا ہے۔(اس نقطہ نظریر زیادہ اعتاد نہیں کیا گیا۔)
- دوسر انقطہ نظریہ ہے (اور اسے قبول کیا گیاہے کہ) اگر تدلیس کرنے والا واضح الفاظ میں کوئی اور حدیث بیان کرتاہے کہ "میں نے یہ حدیث فلاں سے سنی ہے" تواس کی حدیث قبول کی جائے گی۔ اگر وہ شخص ذو معنی الفاظ میں حدیث بیان کرتا ہے جیسے "فلاں سے روایت ہے" تواس کی حدیث کو قبول نہیں کیا جائے گا۔ (علوم الحدیث ص 67 68)

نوٹ: ان میں سے پہلانقطہ نظر زیادہ درست معلوم ہو تاہے کیونکہ تدلیس کرکے ایک شخص اپناا میج خود تباہ کرلیتا ہے۔

## تدلیس کاعلم کسے ہوتاہے؟

## تدلیس کاعلم دوطریقے سے ہو تاہے:

- ایک توبه که تدلیس کرنے والا پوچھنے پرخود کوئی بات بتادے۔ جیسا کہ اوپر درج مثال میں ابن عینیہ نے خو دیہ بات بتادی۔
  - فنون حدیث کاماہر امام اپنی تحقیق کے نتیج میں تدلیس سے آگاہ ہو جائے اور وہ اس کی تفصیلات بیان کر دے۔

نوٹ: ابن عینیہ ایک جلیل القدر محدث اور فقیہ ہیں۔ غالباً انہوں نے ایسا بے خیالی میں کر دیا ہو گا اور پھر توجہ دلانے پر فوراً درست سند کی وضاحت کر دی۔

## تدلیس اور مدلسین کے بارے میں مشہور تصانیف

تدلیس اور تدلیس کرنے والے مدلسین کے بارے میں کثیر تصانیف موجود ہیں۔ان میں سے مشہور ترین یہ ہیں:

- خطیب بغدادی کی تین کتب ان میں سے پہلی کا نام "التبیین لاسماء المدلسین" ہے۔ یہ مدلسین کے نامول پر مشتمل ہے۔ دوسری دو کتب میں ان افراد کا ذکر ہے جو تدلیس کی مختلف اقسام میں سے کسی خاص قسم میں ملوث تھے۔ (الکفایة ص 361)
  - برهان الدين ابن الحلى كى "التبيين لاسماء المدلسين"-
  - حافظ ابن حجركى "تعريف اهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس"-

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- تدلیس کی تعریف تیجیے۔
- تدلیس اسناد اور تدلیس شیوخ میں کیافرق ہے؟
  - تدلیس کی نفسیاتی وجوہات بیان کیجیے۔
  - اوپر بیان کر دہ کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

## سبق9: مُرسَل خفی

## مرسل خفی کی تعریف

مرسل، لفظ ارسال کا اسم مفعول ہے جس کا معنی ہے ڈھیلی ڈھالی چیز۔ خفی، ظاہر کا متضاد ہے۔ اس کا مطلب ہے چیپی ہوئی چیز جسے تفصیلی تحقیق کے بغیر معلوم نہ کیا جاسکے۔

اصطلاحی مفہوم میں مرسل خفی ایسی حدیث ہوتی ہے جس کاراوی اسے کسی ایسے شیخ سے روایت کر تا ہے جس سے اس راوی کی ملاقات ہوئی ہوتی ہے جا کے زمانے میں موجو د ہو تا ہے لیکن اس راوی نے شیخ سے کوئی بھی حدیث سنی نہیں ہوتی۔ وہ راوی حدیث سنی الفاظ میں روایت کر تا ہے جیسے ("میں نے اس شخص سے یہ حدیث سنی" کی بجائے یہ کہنا کہ) "اس نے کہا"۔

## مر سل خفی کی مثال

ابن ماجه روایت کرتے ہیں کہ عمر بن عبد العزیز نے عقبہ بن عامر سے مر فوع روایت کی که رسول الله صلی الله علیه واله وسلم نے فرمایا، "الله تعالی پہرہ دینے والے پر رحمت فرمائے۔" (ابن ماجه – کتاب الجهاد – جہ 2 ص 925 رقم الحدیث / 2769) امام مرزی اپنی کتاب اطراف میں لکھتے ہیں کہ عمر بن عبد العزیز کی ملاقات کبھی عقبہ بن عامر سے نہیں ہوئی۔

نوٹ: سیدناعمر بن عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہ جلیل القدر عالم اور خلیفہ تھے۔ انہوں نے راوی کو چھپانے کی کوشش نہیں کی ہوگ۔ ایسابعد کے کسی راوی نے کیاہو گا۔

کسی کو مدلس قرار دینے سے پہلے اس کا عمومی کر دار دیکھا جانا ضروری ہے۔ ایسا شخص جس کی بہت سی احادیث میں تدلیس یا ارسال خفی پایا جائے، اسے تو مشکوک قرار دیا جاسکتا ہے مگر جس شخص کی کسی ایک آدھ حدیث میں تدلیس یا ارسال خفی پایا جائے تواس کے بارے میں حسن ظن سے ہی کام لیناضر وری ہے کہ بھول چوک سب سے ہی ہوسکتی ہے۔

## مرسل خفی کیسے پیچانی جاتی ہے؟

مرسل خفی کی پہچان تین ذرائع سے ہوتی ہے:

- (فن رجال کے) بعض ماہرین واضح طور پربیان کر دیتے ہیں کہ وہ راوی جس شیخ سے حدیث بیان کر رہاہے ، اس کی تبھی ان سے ملاقات نہیں ہوئی یااس نے تبھی ان سے حدیث نہیں سنی۔
  - وہراوی خود کسی موقع پر بیان کر دے کہ اس کی شیخ سے تبھی ملا قات نہیں ہوئی یااس نے تبھی ان سے حدیث نہیں سنی۔

• حدیث کسی اور مقام پر بھی موجو دہو جس میں اس راوی اور شیخ کے در میان کچھ افراد کااضافہ پایاجا تاہو۔

اس تیسرے امر کے بارے میں اہل علم کے مابین اختلاف ہے کیونکہ ایک متصل سند مل جانے کے بعدیہ حدیث مرسل نہیں رہے گی بلکہ متصل ہو جائے گی۔

## مرسل خفی کا تھم

یہ ضعیف حدیث ہے۔اس کی وجہ یہ ہے کہ بیہ منقطع ہے۔جب اس کا منقطع ہونا ظاہر ہو جائے گاتواس پر وہی تھم لگے گاجو منقطع حدیث کا تھم ہے۔

## مرسل خفی سے متعلق مشہور تصانیف

خطیب بغدادی کی کتاب التفصیل کمبهم المراسیل

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- مرسل خفی کی تعریف کیجے۔
- مرسل اور مرسل خفی کا فرق بیان کیجیے۔
- اویربیان کر دہ کتاب کو انٹرنیٹ پر تلاش کیجیے۔

## سبق10: مُعَنعَن اور مُؤنَن احاديث

#### تمهيد

خبر مر دود کی وہ چھ اقسام ہم بیان کر چکے ہیں جو کہ سند کے منقطع ہونے کے باعث پیدا ہوتی ہیں۔ معنعن اور مؤنن احادیث کا معاملہ ان سے کچھ مختلف ہے۔ ان کا شار منقطع احادیث میں کیا جائے یا متصل احادیث میں ؟ اسناد میں سقوط کے باعث ہم ان کی بحث کو یہاں درج کررہے ہیں۔

## معنعن كي تعريف

لغوی مفہوم میں "عنعن" کااسم مفعول ہے۔اس کا مطلب ہے کہ "عن،عن" کہہ کر بتائی جانے والی بات۔اصطلاحی مفہوم میں بیراس حدیث کو کہتے ہیں جو "عن،عن" کہہ کرروایت کی گئی ہوتی ہے جیسے "فلال عن فلال"۔ نوٹ: حدیث کی روایت مختلف الفاظ میں کی جاتی ہے۔ مثلاً حد ثنایعنی فلاں شخص نے ہم سے حدیث بیان کی، سمعتُ یعنی میں نے اس حدیث کو فلاں شخص سے سناہے،اخبر نایعنی فلال شخص نے ہمیں بیہ خبر سنائی ہے۔

روایت کا ایک طریقہ "عن، عن" بھی ہے جس کا مطلب ہے کہ "فلال نے فلال سے روایت کی۔ " چونکہ اس لفظ کے ذریعے واضح طور پریہ معلوم نہیں ہوتا کہ فلال نے فلال سے یہ حدیث خود سن ہے یا نہیں، اس وجہ سے معنعن حدیث کی سند میں کچھ مسائل پیدا ہوجاتے ہیں، جس کی بحث یہال درج کی گئی ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہمارے محد ثین حدیث کو قبول کرنے میں کتنی احتیاط برتے تھے۔

## معنعن كي مثال

#### ابن ماجه روایت کرتے ہوئے کہتے ہیں:

عثمان بن ابی شیبہ ہم سے یہ حدیث بیان کرتے ہیں، ان سے معاویہ بن ہشام نے حدیث بیان کی، ان سے سفیان نے حدیث بیان کی، سفیان نے حدیث بیان کی، ان سے سفیان نے اور انہوں نے سفیان نے اسامہ بن زید سے روایت کی، انہوں نے عثمان بن عروہ سے روایت کی، انہوں نے عروہ سے روایت کی، انہوں نے سیدہ عائشہ رضی اللّٰد عنہا سے روایت کی۔ آپ کہتی ہیں کہ رسول اللّٰه صلی اللّٰہ علیہ واللہ وسلم نے فرمایا، "بے شک اللّٰہ اور اس کے فرشتے صف کے دائیں جانب کھڑے ہوکر نمازیڑھنے والوں کے لئے رحمت کی دعاکرتے ہیں۔"

## معنعن متصل ہے یامنقطع؟

اس معاملے میں اہل علم کے مابین اختلاف رائے ہے۔ ایک رائے توبہ ہے کہ معنعن کو منقطع حدیث قرار (دے کر ضعیف قرار) دیا جائے گاجب تک کہ اس کی سند کا اتصال ثابت نہ ہو جائے۔ دوسر انقطہ نظر ، جو کہ حدیث، فقہ اور اصول فقہ کے ماہرین کی اکثریت کا فقطہ نظر ہے ، یہ ہے کہ اسے چند شر اکط کے ساتھ متصل حدیث مان لیا جائے گا۔ ان میں سے دوشر اکط پر سب اہل علم کا اتفاق رائے ہے۔ امام مسلم نے بھی انہی دوشر اکط کو کافی سمجھاہے ، وہ یہ ہیں:

• معنعن حدیث کی سند میں کوئی راوی تدلیس کرنے والانہ ہو۔ (کیونکہ تدلیس کرنے والے واضح الفاظ کی بجائے ذو معنی الفاظ بول کر تدلیس کوچھپانے کی کوشش کرتے ہیں۔)

• معنعن حدیث کے دومسلسل راویوں کی ملا قات ہونا ممکن ہو۔ ( یعنی دونوں ایک ہی زمانے کے ہوں اور ایک نے دوسرے کے شہر میں کچھ وقت گزاراہو۔ )

ان دوشر ائط پر اہل علم کے دوسرے گروہ نے کچھ اضافہ کیاہے جس کی تفصیل ہیہے:

- معنعن حدیث کے دومسلسل راویوں کی ملا قات ایک ثابت شدہ امر ہو۔ یہ امام بخاری، ابن المدینی اور دیگر محققین کا نقطہ نظر ہے۔
  - معنعن حدیث کے دومسلسل راویوں میں طویل عرصے کی رفاقت پائی جاتی ہو۔ یہ ابن المظفر السمعانی کا نقطہ نظر ہے۔
- یہ بات معلوم و متعین ہو کہ معنعن حدیث کے دو مسلسل راوبوں میں سے ایک دوسرے سے حدیث کو براہ راست روایت کرتا ہے۔ یہ ابوعمر والدانی کانقطہ نظر ہے۔

## مؤنن حديث كي تعريف

لغوى اعتبار سے مؤنن اسم مفعول ہے اور اس كا مطلب ہے "اَنّ، اَنّ" كہنا۔ اصطلاحی مفہوم میں یہ اس حدیث كو كہتے ہیں جسے اس طرح روایت كیا گیا ہو كہ "حدیث بیان كی، پھر فلاں سے، پھر فلاں مسے، پھر فلاں سے، پھر فلاں سے، پھر فلاں سے، پھر فلاں سے۔۔۔۔"

## مؤنن حديث كاحكم

امام احمد اور ایک گروہ کا نقطہ نظریہ ہے کہ مؤنن حدیث کو منقطع قرار (دے کر اسے ضعیف قرار) دیاجائے گا۔اہل علم کی اکثریت کا نقطہ نظریہ ہے کہ لفظ "اَنَّ" بالکل "عن" کی طرح ہے اور مؤنن حدیث کو معنعن حدیث سے متعلق شر ائط کی موجود گی میں قبول کر لیا جائے گا۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- معنعن حدیث کی تعریف کیجیے۔
- معنعن اور مونن حدیث کا فرق بیان تیجیه۔
- معنعن حدیث کو قبول کرنے میں محدثین کے تردد کی وجہ بیان تیجیے۔
- معنعن حدیث کو قبول کرنے کے ضمن میں امام بخاری اور مسلم کے طریق کار کا فرق بیان کیجیے۔

## سبق 11: راوی پر الزام کے باعث مر دود حدیث

### راوی پر الزام کامطلب

راوی پر الزام کر معنی ہے کہ اس پر کھلے الفاظ میں الزام لگایا گیا ہو۔اس کے کر دار اور دین کے بارے میں اعتراضات کیے گئے ہوں۔ حدیث کے بارے میں اس کے رویے پر گفتگو کی گئی ہو یعنی وہ حدیث کو کس طرح محفوظ رکھتا تھا؟ انہیں کس حد تک یاد رکھتا تھا؟ اس معاملے میں وہ کس حد تک مختاط تھا؟ وغیرہ و غیرہ

نوٹ: اس موقع پر ایک دلچیپ سوال پیدا ہو گیا ہے۔ قر آن مجید میں کسی شخص کی عیب جوئی اور کر دار کشی سے منع کیا گیا ہے۔
کیا یہ حکم حدیث بیان کرنے والے راویوں کے بارے میں بھی ہے؟ حدیث، فقہ اور اصول فقہ کے ماہرین کا اس بات پر اتفاق
رائے ہے کہ جس عیب جوئی اور کر دار کشی سے قر آن مجید میں منع کیا گیا ہے، اس کا تعلق کسی شریف انسان کے ذاتی معاملات
سے ہے۔

اس بات پر سب کا اتفاق ہے کہ اگر کسی سے لین دین یار شتے داری کرنا مقصود ہو تو اس شخص کے کر دار کی چھان بین ضروری ہے۔ اگر کوئی دھوکے باز شخص ہے اور وہ دوسرے کو نقصان پہنچا سکتا ہے تو اس کے کر دار سے دوسروں کو آگاہ کرنا تا کہ وہ اس کے دھوکے سے محفوظ رہیں بالکل درست ہے۔

عام زندگی میں شریف لوگ کسی کی کر دار کشی نہیں کرتے لیکن جب کسی کے ساتھ رشتے ناتے قائم کرنے یااس سے لین دین کا معاملہ پیش آتا ہے تو کر دار کی چھان بین سے اخلاقیات منع نہیں کرتی۔ یہی وجہ ہے کہ عام لوگوں کے بارے میں تو عیب جو ئی نہیں کی جاتی لیکن حکومت کے لیڈرول کے بارے میں ہر شخص چھان بین کاحق رکھتا ہے۔

جب کوئی شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کسی بات کو بیان کر تاہے تو بالکل اسی اصول پر وہ خود کولو گوں کے سامنے پیش کر دیتاہے کہ وہ اس کے کر دار کی چھان بین کر سکیں۔اگر کوئی شخص ایسا نہیں چاہتا تو اسے چاہیے کہ وہ احادیث بیان کرنے کو چچوڑ کر گھر بیٹھ رہے۔

## راوی پر الزام کے اسباب

راوی پر الزام کے بنیادی طور پر دس اسباب ہیں۔ ان میں سے پانچ تواس کے کر دار سے متعلق ہیں اور پانچ کا تعلق حدیث کی حفاظت کے امور سے ہے۔ کر دار سے متعلق الزامات ان بنیادوں پر لگائے جاتے ہیں:

- جھوٹ۔ (حدیث بیان کرنے والا شخص کہیں جھوٹ بولنے کاعادی تو نہیں؟ جھوٹے شخص کی حدیث قبول نہیں کی جاتی۔)
- حجوب بولنے کاالزام۔ (یہ الزام اگرچہ غلط بھی ہولیکن احتیاط کا تقاضایہ ہے کہ اس شخص کی حدیث کو قبول نہ کیا جائے۔)
- فسق وفجور۔ (وہ شخص اعلانیہ طور پر گناہوں کا ار تکاب تو نہیں کر تا۔ چھپے ہوئے گناہوں کو تو سوائے اللہ تعالی اور اس شخص کے اور کوئی نہیں جانتا۔)
- بدعت۔ (وہ شخص کہیں کسی نئے مذہب، مسلک، فرقے، رسم کا حامی تو نہیں؟ اگر ایسا ہے تو وہ اپنے مذہب کے حق میں تعصب کا شکار ہو گااور اس کی بیان کر دہ احادیث اس کے تعصب سے متاثر ہوں گی۔)
  - جہالت۔(اگروہ شخص دین کو نہیں جانتاتوبات کچھ کی کچھ ہوسکتی ہے۔)
  - حدیث کی حفاظت سے متعلق راوی کی شخصیت کے ان پہلوؤں کا جائزہ لیا جا تا ہے۔
- بہت زیادہ غلطیاں کرنا۔ (تھوڑی بہت غلطی تو سبھی سے ہو سکتی ہے لیکن بہت زیادہ غلطیاں کرنے والے شخص کے رویے سے معلوم ہو تاہے کہ وہ غیر مختاط طبیعت کامالک تھا۔)
  - حافظے کی کمزوری۔ (کمزور حافظے والا شخص کے لئے حدیث کو یادر کھنے میں غلطیوں کا امکان زیادہ ہے۔)
    - غفلت ولا پر واہی۔ (ایک لا پر واہ شخص سے غلطی صادر ہونے کا امکان زیادہ ہو تاہے۔)
- بہت زیادہ وہمی ہونا۔ (وہمی شخص بھی بات کو آگے منتقل کرنے میں غلطیاں کر سکتا ہے۔ وہ بعض باتوں پر زیادہ زور دے گا اور بعض کو نظر انداز کر دے گا۔)
- ثقه راویوں کی احادیث کے خلاف احادیث روایت کرنا۔ (رسول اللہ صلی اللہ علیہ واله وسلم کے ارشادات میں تضاد نہیں ہو سکتا۔ آپ کی محکم احادیث کے خلاف کثرت سے روایت کرنے والایا توبات سمجھنے میں غلطی کر رہا ہو گا اوریا پھر جان ہو جھ کر کوئی غلط بات پھیلانے کی کوشش کر رہا ہوگا۔)

اب ہم مستر د شدہ احادیث کی ان اقسام کا جائزہ لیں گے جو کہ راوی پر الزام کے باعث پیدا ہوتی ہیں۔ ہم سخت ترین اقسام سے آغاز کریں گے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

• راویوں پر کس بنیاد پر تنقید کی جاتی ہے۔ان کی وہ کون سی خامیاں ہیں جس کے باعث ان کی بیان کر دہ احادیث کو ضعیف قرار دیاجا تاہے؟ • کیاراوی کے شخصی عیوب کی تحقیق شرعی نقطہ نظر سے جائز ہے؟ اگر ہے تو کن دلائل کی بنیاد پر؟

## سبق 12: موضوع حدیث

## موضوع حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے "موضوع" وضع کرنے کا اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے گھڑی ہوئی چیز۔ اصطلاحی مفہوم میں موضوع حدیث اس حجو ٹی حدیث کو کہتے ہیں جسے گھڑ کرر سول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر دیا گیا ہو۔

#### موضوع حدیث کا در جه

یہ ضعیف احادیث میں سے سب سے بدترین در ہے کی حامل ہے۔ بعض اہل علم تواسے ضعیف حدیث میں بھی شار نہیں کرتے بلکہ ایک الگ در جے پر رکھتے ہیں۔ (اس کی وجہ یہ ہے کہ اپنی طرف سے گھڑ کر جھوٹی بات رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کرنا بہت بڑا جرم ہے۔ ضعیف حدیث میں تو پھر بھی یہ شک ہو تا ہے کہ شاید یہ بات رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمائی ہوگی جبکہ موضوع حدیث توسر اسر جھوٹ کا پلیندہ ہوتی ہے۔)

## موضوع حدیث کی روایت کرنے کا تھم

اہل علم کا اس بات پر اتفاق رائے ہے کہ موضوع حدیث کے بارے میں یہ جانتے ہوئے کہ یہ جعلی حدیث ہے، اسے روایت کرنا جائز نہیں ہے۔ ہاں اس بات کی اجازت ہے کہ اسے روایت کرنے کے ساتھ ساتھ یہ بتادیا جائے کہ یہ موضوع حدیث ہے۔ مسلم کی حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "جس نے جان ہو جھ کر مجھ سے منسوب جھوٹی بات بیان کی تو وہ سب سے بڑا جھوٹا ہے۔" (مقدمة مسلم بشرح النووي جے 1 سے 62)

## جعلی احادیث ایجاد کرنے کاطریقه

جعلی احادیث ایجاد کرنے والا شخص بسااو قات اپنی طرف سے کوئی بات گھڑ تا ہے اور اس کے بعد اس کی اسناد اور روایت کوایجاد کرلیتا ہے۔ بعض او قات وہ کچھ دانشوروں وغیر ہ کے اقوال حاصل کر تاہے اور اسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کرنے کے لئے جھوٹی اسناد ایجاد کرلیتا ہے۔

## موضوع حدیث کو کیسے بیجانا جائے؟

موضوع حدیث کوان طریقوں سے پیجانا جاسکتا ہے:

- احادیث ایجاد کرنے والاخود اقرار کرلے۔ اس کی مثال میہ ہے کہ ابوعصمہ نوح بن ابی مریم نے اس بات کاخود اقرار کیا کہ اس نے قرآن مجید کی ہر سورت کے فضائل سے متعلق احادیث گھڑیں اور انہیں سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہما کی طرف منسوب کر دیا۔
- احادیث ایجاد کرنے والا الٹی سید ھی بات کر کے اپنا درجہ خود کم کر لے۔ مثال کے طور پر ایک ایساہی شخص کسی شخص میں شخص میں گئے تھے۔ اس شخص سے اس کی تاریخ پیدائش پوچھی گئی تو معلوم ہوا کہ اس کے شخص کی پیدائش سے پچھ عرصہ پہلے انتقال کر چکے تھے۔ اس شخص کی بیان کر دہ حدیث کا علم سوائے اس کے کسی اور کونہ تھا۔ (اس جھوٹ کی وجہ سے یہ معلوم ہو گیا کہ وہ شخص حدیث کوخو د گھڑ کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر رہاہے۔)
- احادیث وضع کرنے کے شواہدراوی کی ذات میں پائے جائیں۔ مثلاً راوی کسی خاص مسلک کے بارے میں شدت پہندانہ رویہ رکھتا ہواور وہ اس مسلک کو ثابت کرنے کے لئے احادیث وضع کرنے لگے۔
- خود حدیث میں وضع کرنے کے شواہد پائے جائیں۔ مثلاً حدیث کے الفاظ گھٹیا درجے کے ہوں، یاحسی شواہد کے خلاف ہوں یا قر آن مجید کے صریح الفاظ کے خلاف ہوں۔ (تفصیل کے لئے دیکھیے آخری یونٹ، درایت کے اصول)

#### جعلی احادیث ایجاد کرنے کی وجوہات اور احادیث گھڑنے والوں کی خصوصیات

جعلی احادیث وضع کرنے کی کئی وجوہات ہیں:

#### قربالهى كاحصول

بعض لوگوں نے اللہ تعالی کا قرب حاصل کرنے کے لئے احادیث وضع کیں۔ انہوں نے لوگوں کو نیکیوں کی طرف راغب کرنے اور گناہوں سے روکنے کے لئے حدیثیں گھڑیں۔ جعلی احادیث کے ان موجدوں نے اپنی طرف سے لوگوں کو زھدو تقوی کی طرف لانے کے لئے احادیث گھڑیں لیکن یہ بدترین لوگ تھے کیونکہ انہیں ثقہ سمجھتے ہوئے لوگوں نے ان کی احادیث پریقین کرلیا۔

ایسے لوگوں کی ایک مثال میسرہ بن عبدرب تھا۔ ابن حبان اپنی کتاب "الضعفاء" میں ابن مہدی سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے اس شخص سے پوچھا، "تم یہ احادیث کہاں سے لائے ہو، تم نے کس شخص کو یہ احادیث بیان کرتے ہوئے سنا ہے۔ " وہ کہنے لگا، "میں نے اس احادیث کو خود ایجاد کیا ہے تا کہ لوگوں کو نیکیوں کی طرف راغب کر سکوں۔ " (تدریب الراوي حــ1 \_ ص 283)

#### مسلک اور فرقے کی تائید

بعض لو گوں نے اپنے مسلک اور فرقے کی تائید میں احادیث ایجاد کیں۔ خلافت راشدہ کے دور میں جو سیاسی نوعیت کے فرقے پیدا ہوئے انہوں نے اپنے فرقے کی تائید میں احادیث وضع کرنے کا کام شروع کیا۔ اس کی مثال میہ حدیث ہے کہ، "علی سب سے بہترین انسان ہیں۔ جس نے اس کا انکار کیا،اس نے کفر کیا۔"

#### اسلام پراعتراضات

بعض ایسے ملحد لوگ تھے جنہوں نے اسلام پر اعتراضات کرنے اور اس سے متعلق لوگوں کو دھوکا دینے کے لئے یہ کام شروع کیا۔ وہ کھلم کھلا تو اسلام پر اعتراضات کر نہیں سکتے تھے چنانچہ انہوں نے اس طریقے سے اپنا مقصد حاصل کرنے کی مذموم کوشش کی۔ انہوں نے اسلام کی تعلیمات کاحلیہ بگاڑنے اور اس پر اعتراضات کرنے کے لئے احادیث وضع کرنے کا طریقہ اختیار کیا۔ ان کی ایک مثال محمد بن سعید شامی تھا۔ اس نے حمید اور سید ناانس رضی اللہ عنہ سے یہ روایت منسوب کی، "میں آخری نبی ہوں اور میر سے بعد کوئی نبی نہیں سوائے اس کے کہ جسے اللہ چاہے۔" (تدریب الراوي حسل مے سے 1 سے ملے 284) اللہ تعالی کا بڑا شکر ہے کہ اس نے حدیث کے ایسے ماہرین پیدا کیے جنہوں نے ایسی احادیث کو الگ کر دیا۔

#### حكمر انول كا قرب

بعض حضرات نے محض حکمر انوں کی قربت حاصل کرنے (اور ان سے دنیاوی مفادات حاصل کرنے کے لئے) احادیث گھڑنے کا سلسلہ شروع کیا۔ وہ لوگ اس طریقے کے حکمر انوں کے ناجائز کاموں کو بھی جائز قرار دے دیا کرتے تھے۔ مثال کے طور پر ایک مرتبہ غیاث بن ابر اہیم النحفی الکوفی خلیفہ مہدی کے پاس آیا تو وہ کبوتر کے ساتھ کھیل رہا تھا۔ اس موقع پر اس نے فوراً ہی اپنی سندسے حدیث بیان کی، "تیر اندازی، گھڑ دوڑ، خچر کی دوڑ اور کبوتر بازی کے علاوہ کسی چیز میں مقابلہ نہیں کرنا چاہیے۔" اس شخص نے حدیث میں "کبوتر بازی" کا اپنی طرف سے اضافہ کر دیا۔ مہدی اس حدیث سے واقف تھا۔ اس نے فوراً ہی کبوتر کو ذرج کرنے کا حکم دیا اور کہنے لگا، "میں اس بات سے واقف ہوں۔"

#### روز گار کا حصول

کچھ ایسے لوگ بھی تھے جو لوگوں کو قصے کہانیاں سنا کر اپنے روز گار کا بند وبست کیا کرتے تھے۔ وہ لوگوں کو عجیب وغریب اور طلسماتی قصے سنا کر ان سے رقم وصول کرتے۔ ابوسعید المدائنی اسی قشم کا ایک قصہ گوہے۔

نوٹ: عام لوگ قصے کہانیوں کو پہند کرتے ہیں۔ ناول، ڈرامہ، افسانہ وغیرہ کی اصناف سخن سب انسان کے اس شوق کے باعث پیدا ہوئی ہیں۔ دنیا کے دوسرے معاشروں میں قدیم دور سے ہی کہانیوں اور ڈراموں کارواج رہاہے۔ مسلم معاشروں میں چو نکہ ڈرامے کو اچھانہیں سمجھا گیااس وجہ سے اس کی جگہ قصہ خوانی نے لے لی۔ قرون وسطی میں قصہ گوبڑے بڑے میدانوں یا چوراہوں پر با قاعدہ قصہ گوئی کی محفلیں جماتے اور لوگوں سے رقم لے کر انہیں قصے سناتے۔ داستان امیر حمزہ اور طلسم ہوشر با اس قسم کی داستانیں تھیں۔اس قسم کے بعض قصہ گو حضرات نے بعض قصوں کور سول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر دیا۔

#### شهرت كاحصول

الیی عجیب وغریب احادیث کو، جو حدیث کے کسی ماہر کے پاس موجود نہیں تھیں، محض سستی شہرت کے حصول لئے ایجاد کیا گیا۔ ابن ابی دحیۃ اور حماد انھیبی جیسے لوگ احادیث کی سند کو عجیب وغریب بنانے کے لئے اس میں تبدیلیاں کر دیتے تا کہ لوگ انہیں سننے کے لئے ان کے پاس آئیں۔ (تدریب الراوی ح۔1 ۔ ص 284)

#### وضع حدیث کے بارے میں فرقہ کرامیہ کانقطہ نظر

دور قدیم میں ایک بدعتی فرقہ کرامیہ پیدا ہوا۔ ان کے نزدیک ترغیب و ترہیب (یعنی لوگوں کو نیکیوں کی طرف رغبت دلانے اور برائیوں سے روکنے) کے لئے احادیث ایجاد کرنا جائز تھا۔ ان حضرات نے متواتر حدیث "جس نے مجھ سے جھوٹ منسوب کیا، وہ اپنا ٹھکانہ جہنم میں بنالے۔" کے بعض طرق میں موجود اس اضافے سے استدلال کیا کہ "جس نے لوگوں کو گمر اہ کرنے کے لئے مجھ سے جھوٹ منسوب کیا، وہ اپنا ٹھکانہ جہنم میں بنالے۔" یہ اضافہ حدیث کے ماہرین اور حفاظ کے نزدیک ثابت شدہ نہیں ہے۔

ان میں سے بعض افراد کا نقطہ نظریہ تھا کہ ، "ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے جھوٹ منسوب نہیں کرتے بلکہ آپ (کے مقصد کے حصول) کے لئے جھوٹ بولتے ہیں۔" یہ ایک نہایت ہی احمقانہ اشد لال تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم اپنے دین کو پھیلانے کے لئے کسی جھوٹے پر وپیگنڈا کے محتاج ہر گزنہ تھے۔

فرقہ کرامیہ کا یہ نقطہ نظر مسلمانوں کے اجماع کے خلاف تھا۔ اس کے بعد شیخ ابو محمد الجوینی کا دور آیا۔ انہوں نے احادیث ایجاد کرنے والے فرد کی تکفیر کافتوی جاری کیا۔

# موضوع حدیث بیان کرنے کے بارے میں بعض مفسرین کی غلطی

قر آن مجید کے بعض مفسرین نے بھی اپنی تفسیروں میں موضوع احادیث کو بیان کرنے کی غلطی کی ہے۔ انہوں نے ان احادیث کا موضوع ہو نابیان نہیں کیاہے۔ ان میں سید ناابی بن کعب رضی اللہ عنہ سے منسوب وہ احادیث شامل ہیں جن میں قر آن مجید کی مختلف سور توں کی تلاوت کے فضائل بیان کیے گئے ہیں۔ ان میں تعلمی، واحدی، زمخشری، بیضاوی اور شوکانی جیسے مفسرین شامل ہیں۔

#### موضوع حدیث کے بارے میں مشہور تصانیف

- ابن جوزی کی کتاب الموضوعات۔ یہ اس فن میں قدیم ترین تصنیف ہے۔ ابن جوزی حدیث کو موضوع قرار دینے میں نرمی سے کام لیتے تھے اس وجہ سے اہل علم نے ان پر تنقید کی ہے۔
- سیوطی کی اللائی المصنوعة فی الحادیث الموضوعة به ابن جوزی کی کتاب کا خلاصه ہے اس میں ان پر تنقید بھی کی گئی ہے اور ایسی مزید موضوع احادیث بھی بیان کی گئی ہیں جن کا ابن جوزی نے ذکر نہیں کیا -
- ابن عراق الكنانى كى تنزية الشريعة المرفوعة عن الاحاديث الشنيعة الموضوعة بيه يهلى كتاب كى مزيد تلخيص ہے اور اس كى ترتيب نہايت ہى مناسب ہے -

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- حدیث وضع کرنے کے اسباب بیان کیجیے۔ لو گول نے شدید ترین وعید کے باوجود احادیث وضع کرنے کا عمل کیول شروع کیا؟
- نیک مقصد کے لئے جھوٹ گھڑ کر اسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر دینے کے کیا نتائج اس دنیا اور اصل دنیا یعنی آخرت میں تکلیں گے ؟
  - اوپر بیان کر دہ کتب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# سبق 13: متر وک حدیث

## متروك حديث كي تعريف

لغوی اعتبار سے متر وک، ترک کااسم مفعول ہے یعنی ترک کی گئی چیز۔جب انڈے میں سے چوزہ نکل آئے توباقی نے جانے والے حصکے کو اہل عرب"التریکۃ" یعنی بے فائدہ چیز کہتے ہیں۔

اصطلاحی مفہوم میں ایسی حدیث کو متر وک کہا جاتا ہے جس کی سند میں کوئی ایساراوی موجو د ہو جس پر جھوٹ بولنے کا الزام لگایا گیا ہو۔

## راوی پر جھوٹ بولنے کا الزام لگائے جانے کے اسباب

راوی پر جھوٹ بولنے کاالزام لگائے جانے کی دوصور تیں ہیں:

- راوی کوئی الیمی حدیث بیان کررہا ہو، جو حدیث قبول کرنے کے قواعد وضوابط کے خلاف ہو اور اس حدیث کو اس شخص کے علاوہ کوئی اور بیان نہ کرتا ہو۔
- راوی این عام زندگی میں جھوٹ بولنے کی عادت کے لئے مشہور ہو لیکن حدیث کے معاملے میں اس سے جھوٹ بولنا ثابت نہ ہو۔

#### متروك حديث كي مثال

عمروبن شمر الجعفی الکونی، جابر بن ابوطفیل سے، اور وہ سیدناعلی و عمار رضی اللہ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم فجر کی نماز سے تکبیر پڑھنا شروع کرتے اور ایام تشریق وسلم فجر کی نماز سے تکبیر پڑھنا شروع کرتے اور ایام تشریق (13-10 ذوالحجة) کے آخری دن عصر تک بدپڑھتے رہتے۔

نسائی، دار قطنی اور دیگر ائمہ حدیث عمرو بن شمر کے بارے میں کہتے ہیں کہ یہ متر وک الحدیث ہے (یعنی اس کی بیان کردہ احادیث متر وک ہیں۔) (میزان الاعتدال جے 3 سے ص 268)

#### متر وک حدیث کا در جه

جیبیا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ ضعیف احادیث میں سب سے نچلے درجے کی حدیث موضوع ہے۔ اس کے بعد متر وک، پھر منکر، پھر معلل، پھر مدرج، پھر مقلوب، پھر مضطرب۔ بیرتر تیب حافظ ابن حجرکی دی ہوئی ہے۔ (التدریب جا ہے ص 295 والنخبة وشرحها ص 46)

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- متروك اور موضوع حديث كافرق بيان تيجيه
- متروک حدیث کے راوی اور موضوع حدیث کے راوی میں کیا فرق ہے؟

# سبق14: "مُنكَر" حديث

## "منكر "حديث كي تعريف

لغوی اعتبار سے منکر ، انکار کااسم مفعول ہے جو کہ اقرار کا متضاد ہے۔اصطلاحی مفہوم میں حدیث کے ماہرین نے اس کی متعدد تعریفیں کی ہیں جن میں سے مشہور ترین یہ ہیں:

ایک تعریف تووہ ہے جو حافظ ابن حجرنے بیان کر کے اسے کسی اور سے منسوب کیا ہے۔ اس کے مطابق، "منکر وہ حدیث ہے جس کی اسناد میں کوئی ایساراوی ہو جو کثرت سے غلطیاں کر تاہو، پاعام طور پر لاپر واہی بر نتاہو یا پھر اس کا گناہوں میں مشغول ہونامشہور ہو۔" (النخبة وشرحها ص 47)

دوسری تعریف بیقونی نے اپنی نظم میں کی ہے۔ اس کے مطابق "منکر وہ حدیث ہے جس کی سند میں موجود راوی ضعیف ہو اور پیر روایت ثقه راوی کی روایت کے مخالف ہو۔" اصل شعر بہہے:

و منكر انفرد به راو غدا تعديله لا يحمل التفردا

مئر وہ حدیث ہے جس کاراوی منفر دبات کرے۔اور قابل اعتماد راوی کی حدیث اس کے خلاف ہو۔

یہ تعریف حافظ ابن حجرنے بیان کر کے اسی پر اعتماد کیاہے۔ اس میں پہلی تعریف کی نسبت یہ اضافیہ موجو دہے ضعیف راوی، ثقبہ راوی کی روایت کے مخالف حدیث بیان کرے۔

#### منكر اور شاذمين فرق

شاذوہ حدیث ہوتی ہے جسے کوئی قابل اعتاد راوی بیان کر رہاہولیکن وہ اس راوی سے بھی زیادہ کسی قابل اعتاد راوی کی بیان کر دہ حدیث کے خلاف مفہوم پیش کر رہی ہو۔اس کے برعکس منکر وہ حدیث ہوتی ہے جسے نا قابل اعتاد ضعیف راوی بیان کر رہاہو تاہے اور وہ ثقہ راویوں کی حدیث کے خلاف ہوتی ہے۔اس سے بیہ جان لینا چاہیے کہ منکر اور شاذ احادیث میں یہ بات مشتر ک ہے کہ یہ صحیح احادیث کے خلاف ہوتی ہیں لیکن ان میں فرق بیہ ہے کہ شاذ کاراوی ثقہ ہو تاہے اور منکر کاضعیف۔ حافظ ابن حجر کہتے ہیں کہ ان دونوں کوایک ہی سمجھنالا پر واہی ہے۔

نوٹ: "منکر" حدیث اور "منکر حدیث" میں فرق ہے۔ یہاں پر اس حدیث کی تفصیل بیان کی جارہی ہے جو محدثین کی اصطلاح میں منکر ہے۔"منکر حدیث" سے مراد وہ شخص ہے جو حدیث کے پورے ذخیرے پر اعتاد نہیں کر تا۔

# "منكر" حديث كي مثال

پہلی تعریف کی مثال یہ ہے۔

نسائی اور ابن ماجه ابی زکیریچی بن محمد بن قیس سے ، وہ مشام بن عروۃ سے ، وہ اپنے والد سے ، وہ سیدہ عائشہ رضی الله عنها سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "کچی تھجوریں کھایا کرو کیونکہ جب ابن آدم انہیں کھاتا ہے تو شیطان کو

امام نسائی اس حدیث کو بیان کرنے کے بعد کہتے ہیں کہ بیہ حدیث، منکر کے درجے کی ہے۔ اس کے بیان کرنے والے صرف اور

صرف ابوز کیر ہیں۔ اگرچہ وہ نیک انسان تھے (مگر ثقہ نہیں تھے۔) مسلم نے اس حدیث کو محض اضافی طور پر روایت کیا ہے۔ ایسا نہیں ہے کہ انہیں کوئی اور روایت ملی ہوجس سے اس روایت کی انفر ادیت ختم ہو گئی ہو۔ (التدریب جے 1 سے 240)

#### دوسری تعریف کی مثال ہیہ ہے:

ابن ابی حاتم نے اپنی سندسے حبیب بن حبیب الزیات سے، انہوں نے ابواسحاق سے، انہوں نے عیزار بن حریث سے اور انہوں نے سیر ناابن عباس رضی اللہ عنہماسے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "جس نے نماز قائم کی، زکوۃ ادا کی، حج بیت اللہ کیا، روزے رکھے، اور مہمان کی خاطر مدارت کی، وہ جنت میں داخل ہو گا۔"

ابن ابی حاتم اس حدیث کے متعلق کہتے ہیں کہ بیہ حدیث منکر ہے کیونکہ ابو اسحاق سے اس سے متضاد مفہوم میں ثقہ راویوں نے حدیث روایت کی ہے اور وہ حدیث "معروف" ہے۔

#### "منكر "حديث كادرجه

منکر کی ان دونوں تعریفوں سے بیہ واضح ہو گیا کہ یہ بہت ہی ضعیف حدیث ہوتی ہے۔ روایت کا منکر ہوناخواہ راوی کی کثیر اور بڑی بڑی غلطیوں کی وجہ سے ہو، یالا پر واہی کی وجہ سے ، یافسق و فجور کی وجہ سے یا صحیح احادیث کی مخالفت کی وجہ سے ، ان میں ہر وجہ کی بنیاد پر منکر حدیث میں شدید کمزوری پائی جاتی ہے۔ جیسا کہ ہم "متر وک حدیث" کی بحث میں بیان کر چکے ہیں کہ منکر حدیث کی کمزوری کا درجہ (موضوع اور) متر وک کے بعد (تیسرے نمبریر) ہے۔

#### معروف حديث

لغوی اعتبار سے "عرف" کااسم مفعول ہے اور اس کا مطلب ہے جانی پیچانی چیز۔ اصطلاحی مفہوم میں یہ ثقہ راویوں کی اس حدیث کو کہا جا تاہے جو ضعیف راوی کی حدیث کے مخالف ہو۔ یعنی معروف حدیث، منکر حدیث کا متضاد ہے۔ بہتر الفاظ میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ منکر حدیث کی جس تعریف کو حافظ ابن حجرنے ترجیح دی ہے، اس کے مطابق یہ وہ حدیث ہے جس کی مخالفت کے باعث ضعیف راوی کی حدیث کو "منکر" حدیث قرار دیا جا تا ہے۔

اس کی مثال، منکر کی دوسر میں گزر چکی ہے۔ ثقہ راویوں نے مو قوف طریقے پر ابن عباس رضی اللہ عنہماسے روایت کی ہے جو کہ اس منکر حدیث کے خلاف ہے۔ اسی بنیاد پر ابن اسحاق کہتے ہیں کہ " یہ حدیث منکر ہے کیونکہ ابواسحاق سے اس سے متضاد مفہوم میں ثقہ راویوں نے حدیث روایت کی ہے اور وہ حدیث 'معروف' ہے۔ "

#### سوالات اور اسائنمنٹ

منکر، موضوع اور متر وک حدیث کا فرق بیان کیجیے۔

• معروف حدیث سے کیام ادہے۔

# سبق 15: مُعَلَّلُ حديث

## معلل حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے "معلل"، اعل کا اسم مفعول ہے۔ حدیث کے ماہرین کی نزدیک لفظ معلل کا استعمال غیر مشہور معنی میں ہے اور وہ ہے کمزور اور مستر دکیا ہوا۔ اصطلاحی مفہوم میں بیراس حدیث کو کہتے ہیں جس میں کسی پوشیدہ خامی کی وجہ سے اس کا صحیح ہونا مشکوک ہو گیا ہواگرچہ بظاہر وہ حدیث صحیح لگ رہی ہو۔ اگر کسی حدیث کے راوی پر "وہمی" ہونے کا الزام ہو تواس کی حدیث معلل ہو جاتی ہے۔

## "علّت" كى تعريف

علت کسی پوشیدہ خامی کو کہتے ہیں جس کے نتیجے میں حدیث کے صحیح ہونے پر اعتراض کیا جاسکے۔ حدیث کے ماہرین کے نزدیک "علت" کی دولاز می خصوصیات ہیں: ایک تواس کاپوشیدہ ہونااور دوسرے اس کے نتیج میں حدیث کی صحت کامشکوک ہو جانا۔

اگر ان دونوں میں سے ایک بھی شرط نہ پائی جائے تو حدیث کے ماہرین کی اصطلاح میں اسے علت نہ کہا جائے گا۔ مثلاً اگر حدیث میں کوئی خامی ہے لیکن وہ ظاہر ہے، پوشیدہ نہیں ہے یا خامی تو پوشیدہ ہے لیکن اس سے حدیث کی صحت مشکوک نہیں ہوتی تواس صورت میں اس خامی کوعلت نہیں کہا جائے گا۔

### لفظ"علت" كاغير اصطلاحي معني مين استعال

ہم نے اوپر علت کی جو تعریف بیان کی ہے، وہ محدثین کے نزدیک علت کی اصطلاحی تعریف ہے۔ غیر اصطلاحی مفہوم میں بھی لفظ "علت" کو حدیث سے متعلق کسی بھی قسم کے الزام کے معنی میں استعال کیاجا تاہے۔

- راوی کے جھوٹ بولنے، لا پرواہ ہونے، اس کے حافظے کے کمزور ہونے، وغیرہ کو بھی علت کہا جاتا ہے۔ امام ترمذی نے اسے اسی معنی میں استعال کیاہے۔
- الیی خامی کو بھی علت کہا جاتا ہے جس سے حدیث کی صحت پر کوئی فرق نہیں پڑتا جیبا کہ کسی ثقہ راوی کا مرسل حدیث روایت کرنا۔اسی وجہ سے کہا جاتا ہے کہ بیہ حدیث صحیح توہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ معلل بھی ہے۔

## "علل حدیث" کے فن کی اہمیت اور اس کے ماہرین

علل حدیث کو جاننے کا علم، علوم حدیث میں مشکل ترین ہے اور اس کا درجہ دیگر علوم سے بلند ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس علم کے ذریعے احادیث میں پوشیدہ خامیوں کو تلاش کیا جاتا ہے جو کہ سوائے علوم حدیث کے اسپیشلسٹ ماہرین کے اور کوئی نہیں کر سکتا۔ اس علم کے ماہرین کے لئے اعلیٰ درجے کا حافظ، معلومات اور دفت نظر درکار ہوتی ہے۔ اسی وجہ سے اس میدان میں سوائے چند قلیل ماہرین جیسے ابن مدین، احمد، بخاری، ابوحاتم اور دار قطنی کے علاوہ کسی نے قدم نہیں رکھا۔

# کس قشم کی اسناد میں علل تلاش کی جاتی ہیں؟

علت انہی اسناد میں تلاش کی جاتی ہیں جن میں بظاہر صحیح ہونے کی تمام شر ائط پائی جاتی ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ضعیف حدیث میں تو علمتیں تلاش کرنے کی ضر ورت ہوتی ہی نہیں کیو نکہ اس پر عمل کر ناضر وری نہیں ہو تا۔

# علت کومعلوم کرنے کے لئے کس چیزسے مددلی جاتی ہے؟

علت کو پہچاننے کے لئے یہ دیکھا جاتا ہے کہ کسی حدیث کو بیان کرنے میں راوی بالکل اکیلا ہی تو نہیں، اس کی روایت دیگر راویوں کی روایت سے مختلف تو نہیں وغیر ہوائیر ہواس کے علاوہ دیگر شواہد بھی تلاش کیے جاتے ہیں۔

اس فن کاماہر تفصیلی جھان بین کے بعد اس نتیجے پر پہنچتا ہے کہ راوی کو اس حدیث کے بارے میں وہم لاحق ہوا تھا یا نہیں۔ اس نے کہ راوی کو اس حدیث کے بارے میں وہم لاحق ہوا تھا یا نہیں۔ اس نے موقوف حدیث کہیں ایک متصل سند والی حدیث کو مرسل (جس کی سند میں سے صحابی کا نام غائب ہو) تو نہیں بنا دیا؟ کہیں اس نے مدیث میں کوئی (صحابی تک پہنچنے والی حدیث) کو مرفوع (رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک پہنچنے والی کو نہیں کر دیا؟ ان تمام تفصیلات کی بنیاد پر حدیث کے اور حدیث میں داخل نہیں کر دیا؟ ان تمام تفصیلات کی بنیاد پر حدیث کے صحیح ہونے یانہ ہونے کا فیصلہ کیا جاتا ہے۔

# معلل حدیث کو جاننے کا طریق کار کیاہے؟

معلل حدیث کو جاننے کا طریق کاریہ ہے کہ کسی حدیث کے تمام طرق (اسناد) کو جمع کیا جائے۔اس کی مختلف روایتوں اور راویوں کے باہمی اختلاف پر غور کیا جائے۔ مختلف راویوں کی مہارت اور احادیث کو محفوظ رکھنے (ضبط) کا موازنہ کیا جائے اور اس کے بعد حدیث کی علت سے متعلق تھم لگایا جائے۔

# علت کہاں موجود ہوتی ہے؟

علت زیادہ تر حدیث کی اسناد میں ہوا کرتی ہے جیسا کہ حدیث کے مرسل یا موقوف ہونے کی علت۔ تبھی کبھار علت حدیث کے متن میں بھی پائی جاتی ہے۔اس کی مثال وہ حدیث ہے جس میں نماز میں بسم اللّٰہ پڑھنے سے منع کیا گیا ہے۔

# کیاسند کی علتوں سے متن بھی متاثر ہو تاہے؟

بعض او قات سند میں علت ہونے کی وجہ سے متن بھی متاثر ہو تا ہے۔ مثال کے طور پر اگر حدیث مرسل ہو تواس علت کے باعث متن بھی متاثر ہو تا ہے۔ بعض او قات علت سے صرف سند ہی متاثر ہوتی ہے اور حدیث کا متن صحیح رہتا ہے۔ اس کی مثال بیہ حدیث ہے۔

یعلی بن عبید توری سے، وہ عمرو بن دینار سے، اور وہ سید ناابن عمر رضی اللہ عنہماسے مر فوع روایت کرتے ہیں کہ "(جب تک خرید و فروخت کرنے والے اپنی جگہ سے الگ نہ ہوں توانہیں) تجارت میں (سودامنسوخ کرنے کے) اختیار کی اجازت ہے۔"

اس حدیث میں متن درست ہے البتہ سند میں یہ غلطی موجود ہے کہ اس میں غلطی سے عمرو بن دینار کا ذکر کیا گیا ہے۔ اصل راوی عبداللہ بن دینار ہیں۔ چونکہ عمرواور عبداللہ دونوں ہی ثقہ راوی ہیں اس وجہ سے راوی کانام غلط بیان کر دینے سے حدیث کے متن میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔

#### معلل حدیث سے متعلق مشہور تصانیف

- ابن المديني كى كتاب العلل
- ابن ابی حاتم کی علل الحدیث
- احمد بن حنبل كي العلل ومعرفة الرجال
- ترمذي كي العلل الصغير اور العلل الكبير
- دار قطنی کی العلل الواردة فی الاحادیث النبویة۔ پیر کتاب سب سے جامع ترین ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- حدیث میں علت سے کیامر ادہے؟
- معلل حدیث کی پہچان کاطریق کار کیاہے؟
- اوپر بیان کر ده کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# سبق 16: نامعلوم راوی کی بیان کر دہ حدیث

#### تعريف

لغوی اعتبار سے "جہالت"، علم کا متضاد ہے اور اس کا معنی ہے کسی چیز کا نامعلوم ہونا۔ اصطلاحی مفہوم میں "الجھالة الراوی" کا مطلب ہے کہ ہمیں کسی حدیث کے راوی کی شخصیت یااس کے حالات کا تفصیلی علم نہ ہو۔

#### عدم واتفیت کے اسباب

راوی سے عدم واقفیت کی تین بڑی وجوہات ہیں:

- راوی کے کثیر نام: بعض او قات کوئی راوی اپنے نام یا کنیت یالقب یاصفت یا پیشے یا نسب میں سے کسی ایک سے مشہور ہو تا ہے۔ بعض او قات کسی وجہ سے اس کامشہور نام لینے کی بجائے دوسر انام لے دیاجا تاہے جس کی وجہ سے یہ گمان ہو تاہے کہ یہ دواشخاص ہیں۔ اس طرح سے غیر مشہور نام کے بارے میں ہمیں علم نہیں ہو تاہے کہ یہ کون شخص ہے۔
- قلت روایت: کسی شخص نے کثیر تعداد میں لوگ حدیث روایت نہیں کرتے۔ صرف ایک آدھ ہی ایباشخص ہو تاہے جو اس سے حدیث کوروایت کر رہاہو۔
- واضح طور پر نام کی نشاند ہی نہ ہونا: بعض او قات اختصار یا کسی اور وجہ سے ایک راوی کا نام نہیں لیا جاتا۔ ایسی احادیث کو "مبہم" کہاجاتا ہے۔

#### مثاليل

- کثیر ناموں کی مثال: اس کی مثال محمد بن سائب بن بشر الکلبی ہیں۔ بعض لوگ انہیں داداسے نسبت دیتے ہوئے محمد بن بشر کہتے ہیں، بعض انہیں ان کی کنیت "ابو نفنر" ہے، بعض "ابو سعید" ہیں، بعض انہیں ان کی کنیت "ابو نفنر" ہے، بعض "ابو سعید" ہے، بعض "ابوہشام" سے جانتے ہیں۔ یہ گمان ہو تاہے کہ بیر سب بہت سے لوگ ہیں حالا نکہ یہ ایک ہی شخص ہیں۔
- قلت روایت کی مثال: ابوالعشر االدار می ایک تابعی ہیں۔ ان سے سوائے حماد بن سلمۃ کے کسی اور نے حدیث روایت نہیں کی۔
- نام کی نشاند ہی نہ کرنے کی مثال: جیسے راوی کہے ، یہ حدیث مجھ سے 'فلاں' نے بیان کی ، یا'ایک شخص' نے بیان کی ، یا شخ' نے بیان کی وغیر ہوغیر ہ۔

## مجہول کی تعریف

مجہول اس شخص کو کہتے ہیں جس کی شخصیت یاصفات مشہور نہ ہوں۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ یہ ایساراوی ہو جس کی شخصیت یاصفات جانی پیچانی نہ ہوں۔ یااس کانام تولو گوں کو معلوم ہولیکن اس کی صفات جیسے کر داریا حدیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت کالو گوں کو علم نہ ہو۔

# مجهول کی اقسام

#### مجهول افراد کی تین اقسام ہیں:

- مجہول العین: یہ وہ شخص ہے جس کا نام توبیان کر دیا گیا ہولیکن اس سے سوائے ایک راوی کے اور کوئی حدیث روایت نہ کرتا ہو۔ اس شخص کی بیان کر دہ حدیث کو قبول نہ کیا جائے گا، ہاں اگر اس شخص (کے حالات کی چھان بین کے بعد اس) کو ثقہ قرار دیے دیا جائے تب اس حدیث کو قبول کر لیا جائے گا۔ اس شخص کو ثقہ قرار دینے کے دو طریقے ہیں۔ یا تو اس مجہول شخص سے روایت کرنے والے راوی کے علاوہ کوئی اور راوی بھی اس مجہول شخص کو ثقہ قرار دے یا پھر اس مجہول شخص کو اس جہول شخص کو تعدیل "کے فن کا کوئی ماہر ثقہ قرار دے۔ مجہول العین شخص کی بیان کر دہ حدیث کا الگ سے کوئی نام نہیں رکھا گیا۔ اس کی بیان کر دہ حدیث کا الگ سے کوئی نام نہیں شار ہوتی ہے۔ اس کی بیان کر دہ حدیث کا الگ سے کوئی نام نہیں شار ہوتی ہے۔
- مجہول الحال: یہ وہ شخص ہے جس سے دویا دوسے زائد افراد نے حدیث روایت کی ہولیکن انہوں نے اس کے ثقہ ہونے کو واضح طور پر بیان نہ کیا ہو۔ اہل علم کی اکثریت کے نقطہ نظر کے مطابق ایسے شخص کی حدیث کو بھی مستر دکر دیا جائے گا۔ ایسی حدیث کا بھی کوئی خاص نام نہیں ہے۔ اسے بھی "ضعیف" حدیث ہی میں شار کیا جاتا ہے۔
- مبہم: یہ وہ شخص ہے جس کانام سند میں نہ لیا گیا ہو (بلکہ 'ایک شخص' یا' شخ' کہہ دیا گیا ہو۔) ایسے شخص کی روایت کو بھی قبول نہ کیا جائے گا۔ ہاں اگر کسی دوسری سند میں اس کانام واضح طور پر بیان کیا گیا ہو تب اس روایت کو قبول کیا جا سکتا ہے۔ ایسے شخص کی روایت کو مستر دکرنے کی وجہ یہ ہے کہ ہم نہیں جانتے کہ یہ مبہم شخص اچھے کر دار کا ہے یا نہیں؟ اگر یہ کہہ کر روایت کی گئی ہو کہ "مجھ سے ایک ثقہ شخص نے حدیث بیان کی" تب بھی اس روایت کو قبول نہ کیا جائے گا کیونکہ ایک شخص، ایک ماہر کے نزدیک وہ تقہ ہو سکتا ہے اور عین ممکن ہے کہ دوسرے کے نزدیک وہ تقہ نہ و۔ ایسی حدیث کا ایک الگ نام "مبہم" رکھا گیا ہے لیکن ہم نے اسے مجہول کے تحت ہی بیان کر دیا ہے۔ بیقونی اپنی نظم میں کہتے ہیں، "مبہم وہ حدیث ہے جس کی سند میں ایساراوی ہو جس کانام بیان نہ کیا گیا ہو۔ "

## عدم واقفیت کے اسباب سے متعلق مشہور تصانیف

• خطیب بغدادی کی کتاب "موضع اوهام الجمع والتفریق" ایک ہی راوی کے کثیر ناموں سے متعلق ہے۔

- قلیل روایت والے راویوں سے متعلق لکھی گئی کتب کو "کتب الوحدان" کانام دیا گیاہے۔ یہ وہ کتب ہیں جن میں ان راویوں کے حالات مذکور ہیں جن سے صرف کوئی ایک شخص ہی حدیث روایت کر تاہے۔ اس میں امام مسلم کی "الوحدان" شامل ہے۔
- مبهم راويوں سے متعلق كتب كو "المبهات" كها جاتا ہے۔ اس كى مثال خطيب بغدادى كى كتاب "الاسماء المبهمة في الانباء المحكمة" اور ولى الدين العراقي كى كتاب "المستفاد من مبهات المتن والاسناد" ہے۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- نامعلوم راوی کی حدیث کومستر د کیوں کیاجا تاہے؟
- مجهول العين ، مجهول الحال اور مبهم راويوں كا فرق بيان كيجيه ـ
  - اوپربیان کر دہ کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# سبق 17: بدعتی راوی کی بیان کر دہ حدیث

#### تعريف

لغوی اعتبار سے بدعت کا معنی ہے نئی چیز۔ اصطلاحی مفہوم میں نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے ذریعے دین کے مکمل ہو جانے کے بعد اس میں نئے عقائد واعمال کے اضافے کو بدعت کہا جاتا ہے۔

## بدعت كى اقسام

#### بدعت کی دواقسام ہیں:

- کفرتک پہنچانے والی بدعت: ایسی بدعت جس کے باعث اس کو اختیار کرنے والا دائرہ اسلام سے خارج ہو جائے۔ جو شخص دین کے متواتر اور معلوم احکام کا انکار کرے یا دین کے بنیادی عقائد سے مختلف عقیدہ رکھے، اس کی بیان کر دہ حدیث کو قبول نہیں کیا جائے گا۔ (مثلاً کوئی خدا کے وجود، آخرت، نماز، زکوۃ وغیرہ کا منکر ہو۔) (النخبة و شرحها ص 52)
- فسق و فجور کی حد تک پہنچانے والی بدعت: اس بدعت کا مر تکب دائرہ اسلام سے خارج تو نہیں ہو تا البتہ گناہ گار ضرور ہو تا ہے۔(مثلاً کوئی شخص دین میں نت نئ عبادات یاو ظا نُف ایجاد کر لے۔)

# بدعتی کی بیان کر دہ حدیث کا تھم

اگر بدعتی کی بدعت حد کفرتک پہنچتی ہو تواس کی روایت کور دکر دیا جائے گا۔ اگر اس کی بدعت حد کفرتک نہ پہنچتی ہو بلکہ ایسابدعتی فسق وفجور کی حد تک ہی محدود ہو تواکثر اہل علم کے نز دیک اس کی روایت کو دوشر ائط کی بنیادیر قبول کیا جائے گا:

- وه شخص اپنی بدعت کی طرف دعوت دینے والانہ ہو۔
- وہ الیں حدیث روایت نہ کر ہے جو اس کی بدعت کو فروغ دینے والی ہو۔

# بدعتی کی صدیث کا کیا کوئی خاص نام ہے؟

بدعتی کی بیان کر دہ حدیث کا کوئی خاص نام نہیں ہے۔ جیسا کہ آپ جانتے ہیں کہ بیہ مر دود احادیث کی ایک قشم ہے۔ ایس حدیث کو سوائے اویر بیان کر دہ شر ائط کے قبول نہیں کیا جاسکتا۔

نوٹ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے جو دین دیا، وہ کامل ہے۔ جو شخص اس دین سے ہٹ کر کوئی نیاعقیدہ، نئی عبادت یا نیا تھم ایجاد کر تاہے، وہ شاید یہ سمجھتا ہے کہ آپ کا دین کامل نہیں اس لئے اس میں اضافہ ہونا چاہیے۔ ظاہر ہے کہ یہ ایساجرم ہے جس کے بعد ایسے شخص کی بیان کر دہ حدیث کو قبول نہیں کیا جانا چاہیے۔

مسلمانوں کی تاریخ میں ایک المیہ یہ رہاہے کہ عہد رسالت کے بعد پیدا ہو جانے والے نئے نئے فرقوں نے اپنے نظریات کو پھیلانے کے لئے احادیث گھڑ کر پھیلانا شروع کیں۔ بعض فرقے تواس ضمن میں خاصے بدنام ہیں کہ انہوں نے اپنے نظریات کو پھیلانے کے لئے جعلی احادیث کا ہی سہارالیا۔ یہی وجہ ہے کہ محدثین نے ایسے افراد کی احادیث کو قبول نہیں کیا۔ ہاں اگر کوئی شخص اپنی بدعت کے بارے میں متعصب نہ ہو اور اس کی دعوت پھیلانے کے لئے ایسانہ کرے تب اس کی حدیث قبول کی جاسکتی ہے۔

اس سے محدثین کی وسعت نظری اور ان کے غیر متعصب ہونے کاعلم ہو تاہے کہ وہ اپنے مخالف فرقے سے تعلق رکھنے والے شخص کی بیان کر دہ حدیث کو بھی کچھ ضروری نثر اکط کے ساتھ قبول کر لیاکرتے تھے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- کسی بدعت سے وابستہ راوی کی بیان کر دہ حدیث کو قبول کرنے میں تر دد کی وجہ بیان کیجیے۔
  - بدعت میں مبتلا شخص کی حدیث کو کن شر ائط کی بنیاد پر قبول کیا گیاہے؟

# سبق 18: كمزور حفاظت والے راوى كى بيان كر دہ حديث

## كمزور حفاظت كى تعريف

کمزور حفاظت کا معنی ہے کہ اس نے احادیث کو صحیح طور پر محفوظ نہ رکھا ہو جس کے باعث اس کی احادیث میں غلطی کا امکان، صحت کی نسبت زیادہ پایاجا تا ہو۔

# كمزور حفاظت كى اقسام

كمزور حافظے كى دوصور تيں ہيں:

- کسی شخص کا حافظہ اوائل عمر سے لے کر اس کی موت تک کمزور رہا ہو۔ حدیث کے بعض ماہرین کے نزدیک اس کی بیان کر دہ حدیث شاذ ہو۔
- کسی شخص کے حدیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت میں عمر کے کسی مخصوص جھے میں کمزوری واقع ہو گئی ہو۔ بڑھا پے ، بینائی کے زائل ہونے ، یااس شخص کی لکھی ہوئی کتاب کے جل کرضائع ہو جانے کی وجہ سے ایساہونا ممکن ہے۔ ایسے شخص کو "مُختَلِط" کا نام دیا گیاہے۔

# كمزور حفاظت والے راوي كى بيان كر دہ احاديث كا تحكم

جہاں تک تو پہلی قشم کے شخص کا تعلق ہے، توالیہ شخص کی تمام روایات کو مستر دکر دیاجائے گا۔ رہادوسری قشم کا یعنی "مختلط" شخص تو اس کی روایت کا حکم اس طرح سے ہے:

- - حادثے کے بعد بیان کر دہ احادیث کو مستر دکر دیا جائے گا۔
- وہ احادیث جن کے بارے میں یہ معلوم نہ ہو کہ یہ اس شخص نے حادثے سے پہلے بیان کی ہیں یا بعد میں ، ان کے بارے میں خاموشی اختیار کی جائے گی جب تک ان کے بارے میں تفصیل معلوم نہ ہو جائے۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

کسی شخص کی حدیث محفوظ رکھنے کی صلاحیت میں کیا کمزوریاں پائی جاسکتی ہیں۔

# سبق 19: ثقه راویوں کی حدیث سے اختلاف کے باعث مر دود حدیث

اگر کسی راوی پریہ الزام عائد کیا گیاہو کہ اس کی روایات ثقہ راویوں کی روایات سے مختلف ہوتی ہیں تواس کے نتیجے میں (مر دود) حدیث کی یانچ اقسام پیداہوتی ہیں جن کی تفصیلات یہ ہیں:

اگر ثقه راویوں سے اختلاف کرتے ہوئے اسناد میں تغیر و تبدل کیا جائے یاکسی مو قوف (صحابی تک پہنچنے والی) روایت کو مر فوع (حضور صلی الله علیه واله وسلم تک پہنچنے والی) روایت بنادیا جائے توبہ حدیث "مدرج" کہلاتی ہے۔

- اگر ثقه راویوں سے اختلاف کرتے ہوئے اسناد کو آگے پیچیے کر دیا جائے توبیہ حدیث "مقلوب" کہلاتی ہے۔
- اگر ثقه راویوں سے اختلاف کرتے ہوئے اسناد میں کسی راوی کا اضافہ کر دیا جائے تواس روایت کو "المزید فی متصل الاسانید" کہاجائے گا۔
- اگر ثقه راویوں سے اختلاف کرتے ہوئے راوی کا نام تبدیل کر دیا جائے یا پھر متن میں متضاد باتیں پائی جائیں تو یہ حدیث "مضطرب" کہلاتی ہے۔
- اگر ثقه راویوں سے اختلاف اس طریقے سے کیا جائے کہ اس کے نتیج میں سند تو صحیح طور پر باقی رہ جائے لیکن اس میں الفاظ تبدیل ہو جائیں تواس حدیث کو "مصحف" کہا جائے گا۔ (النحبة و شرحها ص 48-49)

اب ہم ان تمام اقسام کو تفصیل سے بیان کرتے ہیں۔

سوالات اور اسائنمنٹ

ثقه راویوں کی حدیث سے اختلاف سے کیام ادہے؟

سبق20: مُدرَج حديث

#### مدرج حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے "مدرج"، ادراج کا اسم مفعول ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ کسی چیز میں کچھ داخل کر دینا یا اس میں کوئی اور چیز ملا دینا۔ اصطلاحی مفہوم میں "مدرج" اس حدیث کو کہتے ہیں جس کی سند میں تبدیلی کر دی گئی ہو یا متن میں کوئی بات اس طریقے سے داخل کر دی گئی ہو کہ اسے علیحدہ شاخت نہ کیا جاسکے۔

#### مدرج حدیث کی اقسام

مدرج حدیث کی دوا قسام ہیں: مدرج الاسناد اور مدرج المتن۔

مدرج الاسناد اس حدیث کو کہتے ہیں جس کی سند میں تغیر و تبدل کیا گیا ہو۔ اس کی صورت بیہ ہو سکتی ہے کہ ایک راوی حدیث کی سند بیان کر رہاتھا۔ سند بیان کرتے ہی اس نے (حدیث کی بجائے) اپنی طرف سے کوئی بات کر دی اور سننے والے نے بیہ سمجھا کہ ان اسناد کا متن بیہ بات ہے جو ان صاحب نے کر دی ہے۔

اس كى مثال ثابت بن موسى كا قصه ہے جو كه ايك عابد و زاہد شخص تھے۔ وہ روايت كرتے ہيں كه "جس شخص نے رات كى نماز كرتے ہيں كه "جس شخص نے رات كى نماز كرتے ہيں كه "جس شخص نے رات كى نماز كثرت سے اداكى، دن ميں اس كا چېرہ خوب صورت ہو جائے گا۔" (ابن ماجة باب قيام الليل به جائے ہو جائے گا۔" (ابن ماجة باب قيام الليل به جائے ہو جائے گا۔" (ابن ماجة باب قيام الليل به جائے ہو جائے گا۔" (ابن ماجة باب قيام الليل به جائے ہو جائے گا۔" (ابن ماجة باب قيام الليل به جس شخص نے رات كى نماز الله به باب قيام الليل به باب قيام الليل به باب تو باب تو باب قيام الليل به باب تھے ہو كہ الله به باب تو با

اصل قصہ بیہ ہے کہ ثابت بن موسی، شریک بن عبداللہ القاضی کی محفل میں آئے۔ اس وقت شریک اپنے شاگر دوں کو پچھ اس طرح حدیث کلھوارہے تھے۔ "اعمش نے ابوسفیان سے اور انہوں نے سیدنا جابررضی اللہ عنہ سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا۔۔۔۔ " بیہ کہہ کر وہ خاموش ہوئے تاکہ دور کے شاگر دوں کو آواز پہنچانے والا شخص اتنا حصہ کلھوا دے۔ اسی دوران ان کی نظر ثابت بن موسی پر پڑی جو کہ اچانک وہاں آگئے تھے اور ان کے منہ سے نکلا، "جس شخص نے رات کی نماز کثرت سے اداکی، دن میں اس کا چہرہ خوب صورت ہو جائے گا۔ "اس بات سے ان کا مقصد ثابت کی عبادت اور پر ھیز گاری کی تعریف کرنا تھا۔ اداکی، دن میں سے سے میے میٹھے کہ ان کی بیہ بات، رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث ہے اور انہوں نے اسے روایت کر دیا۔

مدرج المتن اس حدیث کو کہتے ہیں جس کے متن میں کوئی بات اس طرح داخل کر دی گئی ہو کہ اسے علیجدہ شاخت کرنامشکل ہو جائے۔اس کی تین صور تیں ممکن ہیں:

- حدیث کے شروع میں کوئی بات داخل کر دی جائے۔ ایسا کم ہی ہو تا ہے تاہم حدیث کے در میان کی نسبت اس کے واقعات زیادہ ہیں۔
  - حدیث کے در میان میں کوئی بات داخل کر دی جائے۔ابیاہونے کا امکان سب سے کم ہے۔
    - حدیث کے آخر میں کوئی بات داخل کر دی جائے۔ اکثر او قات ایساہی ہو تاہے۔

#### مدرج مدیث کی مثال

#### حدیث کے شروع میں ادراج:

حدیث کے نثر وع میں کوئی بات اس وجہ سے داخل کی جاسکتی ہے کہ راوی حدیث سے اخذ شدہ نتیجہ پہلے بیان کرے اور اس کے ساتھ ہی حدیث بیان کر دے۔ سننے والا یہ سمجھ بیٹھے کہ یہ پوری بات حدیث ہی ہے۔ اس کی مثال خطیب بغدادی نے بیان کی ہے:

ا بی قطن اور شابه شعبہ سے ، محمد بن زیاد سے اور وہ سیدنا ابو ہریر ہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وأله وسلم نے فرمایا: "وضوا چھی طرح کیا کرو۔ان د حلی ایڑیوں کو آگ کی سزادی جائے گی۔"

اس حدیث میں "وضوا چھی طرح کیا کرو" سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کی بات ہے جسے حدیث کا حصہ سمجھ لیا گیاہے۔اس کی وضاحت بخاری کی اس روایت سے ہوتی ہے۔

آدم شعبہ سے، وہ محمد بن زیاد سے، اور وہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللّٰہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: "وضوا چھی طرح کیا کرو کیو نکہ میں نے رسول اللّٰہ صلی اللّٰہ علیہ والہ وسلم کو فرماتے سناہے کہ ان د ھلی ایڑیوں کو آگ کی سزادی جائے گی۔"

خطیب سے مثال بیان کر کہتے ہیں کہ ابو قطن اور شابہ دونوں حضرات نے شعبہ سے اس حدیث کوروایت کرتے ہوئے اس جملے کو حدیث کا حصہ سمجھ لیا جبکہ کثیر تعداد میں راویوں نے اس حدیث کو بالکل اسی طرح سے روایت کیا جیسا کہ آدم نے شعبہ سے اس حدیث کو روایت کیا جیسا کہ آدم نے شعبہ سے اس حدیث کو روایت کیا جب الراوی جہ 1 سے ص 270)

#### حدیث کے در میان میں ادراج

سیرہ عائشہ رضی اللہ عنہا وحی کے آغاز سے متعلق بیان کرتی ہیں: "نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم غار حراء میں جاکر "تحث" کیا کرتے تھے۔ " (البحاري باب باب بادء الوحی) بدء الوحی)

اس حدیث میں "بی عبادت کو کہتے ہیں" ابن شہاب الزہری کی بات ہے جو کہ اس حدیث میں داخل ہو گئی ہے (کیونکہ زہری حدیث بیان کرنے کے در میان ہی میں "تحنث" کی وضاحت کرنے لگے تھے۔)

نوٹ: کچھ وقت کے لئے دنیاسے لا تعلق ہو کر کسی الگ تھلگ مقام پر عبادت کرنے کو تحنث کہاجا تا ہے۔ دور قدیم ہی سے عبادت کا پر انداز دین دار افراد میں عام تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم بھی اعلان نبوت سے پہلے غار حرامیں تحنث کیا کرتے تھے۔ دین اسلام میں تحنث کو "اعتکاف" کی شکل دے کر جاری کر دیا گیا ہے۔ ابن شہاب زہری پر بعض محد ثین نے یہ اعتراض کیا ہے کہ وہ اکثر او قات بات کی وضاحت کرتے ہوئے اپنے الفاظ کو حدیث میں داخل کر دیا کرتے تھے۔

#### حدیث کے آخر میں ادراج

سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ مر فوع روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "غلام کے لئے دوہر ااجر ہے۔ اس اللہ کی قشم جس کے قبضے میں میری جان ہے، اگر اللہ کی راہ میں جہاد کرنا، حج کرنا اور والدہ کی خدمت کا معاملہ نہ ہو تا تومیں غلامی کی حالت میں موت کو پیند کرتا۔" (البخاري في العتق)

اس حدیث میں "اس اللہ کی قشم ۔۔۔ " سے آخر تک سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کی بات حدیث کا حصہ بن گئے ہے۔ اس بات کارسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی زبان سے اداہونانا ممکن ہے کیونکہ آپ غلامی کی خواہش نہ کر سکتے تھے اور نہ ہی آپ کی والدہ موجود تھیں جن کی آپ خدمت کر سکتے۔

نوٹ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے دور سے پہلے ہی غلامی دنیا میں موجود تھی۔ اس دور کا پورامعاشی نظام بالکل اسی طرح غلامی کی بنیاد پر چل رہا ہے۔ حضور نے غلامی کے خاتمے کے لئے غلامی کی بنیاد پر چل رہا ہے۔ حضور نے غلامی کے خاتمے کے لئے تدریجی طریقہ اختیار کیا۔ اس ضمن میں ایک اہم کام "غلامی" سے متعلق نفسیات کو درست کرنا تھا کیونکہ اس دور میں غلام کو نہایت ہی حقیر مخلوق سمجھا جاتا تھا۔ آپ نے یہ فرما کر کہ "غلام کے لئے دوہر ااجر ہے"، غلاموں کی عزت و توقیر میں اضافہ فرمایا۔ غلامی سے متعلق اسلام نے جو اصلاحات کیں، ان کی تفصیل کے لئے میری کتاب "اسلام میں جسمانی و نفسیاتی غلامی کے اسداد کی تاریخ" کا مطالعہ کیجیے۔

غلام کے لئے دوہر ااجر ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ وہ اپنے د نیاوی مالک کی پابندیوں میں رہ کر اس کا کام کرنے کے ساتھ ساتھ اللہ تعالی کی عبادت بھی کرتا ہے۔اس کی محنت ایک آزاد شخص کی نسبت زیادہ ہے جس کے باعث اسے دوہر ااجر ملے گا۔

#### ادراج کرنے کی وجوہات

ادراج كرنے كى كئى وجوہات ہيں جن ميں سے مشہور ترين يہ ہيں:

- کسی شرعی حکم کابیان
- حدیث کے مکمل ہونے سے پہلے ہی اس میں سے کسی شرعی حکم کا استنباط
  - حدیث میں بیان کر دہ کسی نئے لفظ کی وضاحت

# ادراج کاعلم کیسے ہو تاہے؟

ادراج كاعلم كئي ذرائع سے ہو سكتا ہے جن میں سے بعض بيہ ہیں:

- کسی دوسری روایت میں بیہ حدیث موجو د ہو اور اس میں داخل شدہ متن الگ سے بیان کر دیا گیا ہو۔
- اس فن کے اسپیشلسٹ اہل علم تحقیق کر کے واضح کر دیں کہ اس مقام پر الگ سے متن داخل کیا گیا ہے۔
  - راوی خو دا قرار کرلے کہ بیراس کی اپنی بات ہے جو حدیث میں داخل ہو گئی ہے۔
  - رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم كي زبان مبارك سے اس بات كاصا در ہونانا ممكن ہو۔

# ادراخ كانحكم

تمام محدثین اور فقہاء کے نزدیک ادراج کرناحرام ہے۔ اس سے مشثیٰ صرف کسی نئے لفظ کی وضاحت ہے کہ وہ ممنوع نہیں ہے۔ اس وجہ سے زہری اور دیگر ائمہ حدیث نے ایساکیا ہے۔

نوٹ: ادراج میں چونکہ ایک شخص اپنی بات کور سول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی طرف منسوب کر دیتا ہے جس پر جہنم کی وعید ہے، اس وجہ سے ادراج کو ہر صورت میں ممنوع ہونا چاہیے۔ اگر کسی نئے لفظ کی وضاحت بھی در کار ہو تو اسے الگ سے بیان کرنا چاہیے تاکہ کوئی شخص اس وضاحت کو حضور کاار شادنہ سمجھ بیٹھے۔

#### مدرج حدیث کے بارے میں مشہور تصانیف

- خطيب بغدادي كي الفصل للوصل المدرج

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- ادراج کی تعریف اور اس کی مختلف اقسام بیان سیجیے۔
- ادراج کی وجوہات کیا ہوتی ہیں؟ اسے کس طرح سے پہچانا جاسکتا ہے؟
  - اوپر بیان کر ده کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# سبق 21: مُقلُوب حديث

#### مقلوب حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے مقلوب،" قلب" کااسم مفعول ہے جس کا مطلب ہو تاہے کسی چیز کارخ تبدیل کرنا۔ (یعنی مقلوب اس چیز کو کہتے ہیں جس کارخ تبدیل کرنا۔ (یعنی مقلوب اس چیز کو کہتے ہیں جس کارخ تبدیل کیا گیا ہو۔) اصطلاحی مفہوم میں مقلوب الیں حدیث کو کہتے ہیں جس کی سندیا متن میں سے ایک لفظ کو دوسرے لفظ سے تبدیل کر دیا گیا ہو۔ دوالفاظ کو آگے پیچھے کر کے یاایک کی جگہ دوسر الفظ استعمال کر کے ایسا کیا جاسکتا ہے۔

#### مقلوب حدیث کی اقسام

مقلوب حدیث کی دوبڑی اقسام ہیں: مقلوب السند اور مقلوب المتن۔

- مقلوب السند اس حدیث کو کہتے ہیں جس کی سند میں تبدیلی کر دی گئی ہو۔اس کی دوصور تیں ہیں:
- کسی راوی اور اس کے باپ کے نام کو الٹ دیا جائے جیسے کہ "کعب بن مرۃ" سے مروی کسی حدیث بیان کرتے ہوئے ان کے نام کو "مرۃ بن کعب" کر دیا جائے۔
- کسی راوی کے نام کوہٹا کر اس کی جگہ دوسرے راوی کا نام بیان کر دیاجائے۔ ایساجان بو جھ کر حدیث بیان کرنے میں منفر دبننے کے لئے کیاجا تا ہے۔ اس کی مثال ایسے ہے کہ "سالم" کی کسی مشہور حدیث میں سے ان کا نام ہٹا کر اس کی جگہ "نافع" کا نام بیان کر دیاجائے۔

مقلوب حدیث روایت کرنے والوں میں "حماد بن عمر والنصیبی" ایساشخص تھاجو اس فتیم کی تبدیلیاں کیا کرتا تھا۔وہ روایت کرتا ہے: حماد النصیبی نے الاعمش سے،انہوں نے ابوصالح سے اور انہوں نے سید ناابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "جب تم راستے میں ان مشرکین سے ملو تو انہیں سلام میں پہل نہ کرو۔"

نوٹ: محدثین کو مسلم معاشرے میں بہت بلند اسٹیٹس حاصل تھا۔ حماد جیسے بعض لوگوں نے اپنی انفرادیت قائم کرنے اور اپنا سکہ جمانے کے لئے دوسروں کی بیان کر دہ احادیث کو سند میں تبدیلیاں کرکے اپنے نام سے منسوب کرنے کا سلسلہ شروع کیا۔ اس کا مقصدیہ تھا کہ لوگ ان کی طرف مائل ہوں اور انہیں بھی محدثین جیسا اسٹیٹس حاصل ہو سکے۔ علمی دنیا میں یہ کام چوری ہی کہلا تا ہے۔ یہ حدیث مقلوب ہے کیونکہ اس میں حماد نے "الاعمش" کا نام داخل کر دیا ہے۔ یہ بات مشہور ہے کہ اس حدیث کے روایت کرنے والے "سہیل بن ابی صالح" ہیں جو اسے اپنے والد سے اور وہ سیرنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں۔ امام مسلم نے اس حدیث کی سنداسی طرح بیان کی ہے۔ یہ " قلب حدیث " کی ایسی قسم ہے جس کے راوی پر حدیث چوری کرنے کا الزام لگایا جا سکتا ہے۔ مقلوب المتن اس حدیث کو کہتے ہیں جس کے متن میں کوئی تبدیلی کی گئی ہو۔ اس کی بھی دوصور تیں ہیں:

- راوی حدیث کے متن میں بعض الفاظ آگے پیچھے کر دے۔ اس کی مثال صیحے مسلم میں سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث ہے جو ان سات قسم کے افراد کے بارے میں ہے جنہیں روز قیامت اللہ تعالی کی رحمت کا خصوصی سایہ نصیب ہوگا۔ ان میں ایک شخص وہ ہے "جو اس طرح چھپا کر صدقہ کر تاہے کہ اس کے دائیں ہاتھ کو یہ پتہ نہیں چپتا کہ بائیں ہاتھ سے اس نے کیا خرچ کیا ہے۔" بعض راویوں نے اس حدیث کے الفاظ میں کچھ اس تبدیلی کر دی ہے کہ "اس کے بائیں ہاتھ کو یہ علم نہیں ہو تاکہ اس نے دائیں ہاتھ سے کیا خرچ کیا ہے۔" (البحاری فی الجماعة ، و مسلم فی الزکاۃ)

## قلب کی وجوہات

مختلف راویوں کے احادیث میں قلب (یعنی تبدیلی) کرنے کی مختلف وجوہات ہیں۔ان میں سے بعض یہ ہیں:

- اینی انفرادیت کاسکه جمانا تا که لوگ اس شخص کی طرف راغب ہوں اور اس سے احادیث روایت کرناشر وع کریں۔
  - محدث کے حافظے اور حدیث کی حفاظت کے معیار کا امتحان لینا۔
    - بلاارادہ غلطی سے حدیث کے الفاظ کا آگے پیچھے ہو جانا۔

# قلب كانحكم

اگر اپنی انفرادیت کا سکہ جمانے کے لئے حدیث میں جان بوجھ کر تبدیلی کی جائے تو اس بات میں کوئی شک نہیں کہ یہ ایک ناجائز کام ہے۔ یہ حدیث میں تبدیلی ہے جو کہ سوائے حدیثیں گھڑنے والول کے اور کوئی نہیں کر تا۔

اگرایباکسی محدث کے حفظ اور اہلیت کے امتحان کی غرض سے کیا جائے توبہ جائز ہے بشر طیکہ وہ محفل ختم ہونے سے پہلے صحیح بات بیان کر دی جائے۔

جہاں تک غلطی یا بھول چوک کا تعلق ہے تواس معاملے میں غلطی کرنے والا معذور ہے۔لیکن اگر وہ یہ غلطیاں کثرت سے کر تا ہو تو حدیث کو محفوظ کرنے کے بارے میں اس کی اہلیت مشکوک ہو جاتی ہے اور اس راوی کو ضعیف قرار دے دیاجا تاہے۔

مقلوب حدیث، مر دود احادیث ہی کی ایک قسم ہے۔

#### مقلوب حدیث سے متعلق مشہور تصانیف

خطیب بغدادی کی کتاب "رفع الارتیاب فی المقلوب من الاساء و الالقاب"، جبیبا که نام سے ہی ظاہر ہے کہ یہ مقلوب حدیث کی ایک خاص قسم سے متعلق ہے جس میں حدیث کی سند میں تبدیلی کی گئی ہو۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- مقلوب حدیث کی تعریف اوراس کی مختلف اقسام بیان کیجیے۔
  - حدیث کی سند اور متن میں تبدیلی کی وجوہات کیا ہوتی ہیں؟
    - اوپربیان کر دہ کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# سبق 22: "المَزيد في مُنْصَل الاسانيد" حديث

# "المزيد في متصل الاسانيد" حديث كي تعريف

لغوی اعتبار سے "مزید"، "زیادة" سے اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے "اضافہ کی گئی چیز"۔ متصل، منقطع کا متضاد ہے اور اس کا معنی ہے ملا ہوا۔ اسانید، سند کی جمع ہے۔ اصطلاحی مفہوم میں یہ اس حدیث کو کہتے ہیں جس کی ملی ہوئی سند میں کو کی اضافہ پایا جاتا ہو۔

نوٹ: ایک حدیث دو اسناد سے بیان کی گئی ہو اور ان میں سے ایک سند اس طرح سے ہو کہ A-B-C-D-E اور دو سری سند اس طرح سے ہو کہ A-B-D-E اور دو سری سند اس طرح سے ہو کہ A-B-D-E سوال میہ پیدا ہو تاہے کہ اس میں سے کس سند کو درست سمجھا جائے۔ اگر B نے D سے براہ راست اصادیث سنی ہوں اور دو سری سند کے راوی زیادہ مضبوط ہوں تو اس صورت میں دو سری سند کو صحیح قرار دیا جا تاہے اور پہلی سند میں C کو اضافہ سمجھا جا تاہے جس کی وجہ کسی راوی کو لاحق ہونے والی غلط فنہی ہو سکتی ہے۔

اس خامی کا تمام تر تعلق حدیث کی سندسے ہے۔اس سے حدیث کے متن میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔اس تفصیل سے معلوم ہوتا ہے

کہ ہمارے محد ثین نے حدیث کے بارے میں کس قدر احتیاط برتی ہے کہ وہ حدیث کی سندیا متن میں معمولی سی خامی برداشت نہیں کرتے بلکہ اسے بھی بیان کرناضر وری سمجھتے ہیں۔

#### "المزيد في متصل الاسانيد" حديث كي مثال

ابن مبارک، سفیان سے، وہ عبد الرحمٰن بن یزید سے، وہ بسر بن عبید اللہ سے، وہ ابو ادریس سے، وہ واثلہ سے، اور واثلہ سے، اور واثلہ سے، اور واثلہ سیدنا ابو مر ثدرضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "قبروں پر نہ بیٹھواور نہ ہی ان کی طرف منہ کرکے نماز اداکرو۔" (رواہ مسلم سے کتاب الجنائز)

#### مثال میں "اضافے" کی وضاحت

اس حدیث میں دو مقامات پر اضافہ کیا گیا ہے۔ ایک تو "سفیان" اور دوسرے "ابو ادریس" کے ناموں میں۔ ان دونوں مقامات پر اضافے کی وجہ راوی کی غلط فہمی ہے۔ جہال تک "سفیان" کے نام میں اضافے کا تعلق ہے تو اس کی وجہ ابن مبارک کے بعد کے کسی راوی کی غلط فہمی ہے کیونکہ متعدد ثقہ راویوں نے ایسی روایات بیان کی ہیں جن میں ابن مبارک نے عبد الرحمٰن بن یزید سے براہ راست محادیث روایت کی ہیں۔ ان میں سے بہت سے لوگوں نے واضح الفاظ میں اسے بیان کیا ہے۔

جہاں تک "ابوادریس" کے نام کے اضافے کا تعلق ہے، تواس کی وجہ ابن مبارک کولا حق ہونے والی غلط فہمی ہے کیونکہ بہت سے ثقہ راویوں نے عبدالرحمٰن بن یزید سے ایسی احادیث روایت کی ہیں جن میں ابوادریس کا کوئی ذکر نہیں ہے۔ بہت سے ثقہ ماہرین نے صراحت سے بیان کیا ہے کہ بسر بن عبداللہ نے براہ راست اس حدیث کو واثلہ سے روایت کیا ہے (اور ابوادریس کا نام اس میں اضافی ہے۔)

## اضافے کومستر د کرنے کی شرائط

اضافے کومستر د کرنے کی شر ائط دوہیں۔

- جوروایت اضافے کے بغیر ہو،اس کے راوی اضافے والی روایت کے راویوں سے زیادہ ماہر ہوں۔
- جس مقام پر اضافیه موجو د ہو، وہاں ایک راوی کا اپنے شیخ الشیخ سے بر اہراست حدیث روایت کرنا ثابت شدہ ہو۔

اگریہ دونوں یا ان میں سے ایک بھی شرط پوری نہ ہو تو پھر اضافے والی روایت کو ترجیح دی جائے گی اور بغیر اضافے کی روایت کو "منقطع" قرار دے دیاجائے گا۔ یہ انقطاع مخفی نوعیت کاہو گا۔اسی وجہ سے ایسی روایت کو" مرسل خفی" کہاجا تاہے۔

#### اضافے سے متعلق اعتراضات

سند میں کسی نام کواضافہ قرار دینے سے متعلق دواعتراضات پیش کئے جاتے ہیں:

- جس سند میں اضافیہ نہ پایا جاتا ہو اور اس میں لفظ "عن " کہہ کر روایت کی گئی ہو تو اس میں یہ امکان موجو د ہے کہ سند منقطع ہو۔
- اگرچہ ایک شخص کا اپنے شیخ الشیخ سے براہ راست حدیث سننا ثابت بھی ہو، تب بھی یہ ممکن ہے کہ اس شخص نے دوسر سے سے حدیث سنی اور دوسر سے نے اس شخص کے شیخ الشیخ سے اس حدیث کو سناہو۔

جہاں تک توپہلے اعتراض کا تعلق ہے تو یہ درست ہے۔ رہادوسر ااعتراض، تواس میں بیان کی گئی صور تحال ممکن ہے لیکن اہل علم اس وقت ہی اضافے کا حکم لگاتے ہیں جب کچھ شواہد و قرائن اس کی حمایت کے لئے موجود ہوں۔

# "المزيد في متصل الاسانيد" حديث سے متعلق مشہور تصنيف

خطیب بغدادی کی کتاب" تمییزالمزید فی متصل الاسانید"۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- المزيد في متصل الاسانيد كي تعريف بيان كيجيه ـ
- اوپربیان کر دہ کتاب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# سبق 23: "مضطرب" حديث

## "مضطرب" حديث كي تعريف

لغوی اعتبار سے "مضطرب"، "اضطراب" کااسم فاعل ہے جس کا معنی ہے کسی معاملے میں اختلال پیدا ہو جانا اور نظام میں فساد پیدا ہو جانا۔ اپنی اصل میں میہ لہروں کے اضطراب سے نکلاہے کیونکہ لہریں کثرت سے حرکت کرتی ہیں اور بے ترتیبی سے ایک دوسرے کے اوپر نیچے ہوتی رہتی ہیں۔

اصطلاحی مفہوم میں بیہ ایسی حدیث کو کہا جاتا ہے جو متعدد اسناد سے روایت کی گئی ہو۔ تمام اسناد قوت میں ایک دوسرے کے بر ابر ہوں لیکن ان میں کوئی تضادیا یا جاتا ہو۔

#### "مضطرب" حديث كي تعريف كي وضاحت

مضطرب وہ حدیث ہوا کرتی ہے جس میں ایساتضاد پایا جاتا ہو جس کی موافقت کرنا ممکن ہی نہ ہو۔ یہ تمام روایات الیی اسناد سے مروی ہوں جو قوت کے اعتبار سے ایک دوسرے کے برابر ہوں جس کے باعث ایک روایت کو دوسرے پرتر جیج نہ دی جاسکے۔

# اضطراب کی تحقیق کرنے کی شرائط

مضطرب حدیث کی تعریف اور اس کی وضاحت سے بیہ معلوم ہو تاہے کہ کسی حدیث کو اس وقت تک مضطرب قرار نہیں دیاجا سکتاجب تک کہ اس میں دو نثر ائط نہ یائی جاتی ہوں:

- حدیث کی مختلف روایات میں ایسااختلاف پایاجا تاہو جس میں موافقت بید اکر نا(Reconciliation) ممکن ہی نہ ہو۔
- روایات سند کی قوت کے اعتبار سے ایک دوسرے کے برابر ہوں جس کے باعث ایک روایت کو دوسری پرتر جیے دینا بھی ممکن نہ ہو۔

اگر ایک روایت کو دوسری پر ترجیح دینا ممکن ہویا ان میں کسی وضاحت کے ذریعے موافقت پیدا کی جاسکتی ہو تو اس حدیث میں سے "اضطراب" ختم ہو جائے گا۔ اگر کسی ایک روایت کو ترجیح دی گئی ہے تو ہم اس پر عمل کریں گے اور اگر ان میں موافقت پیدا کر دی گئ ہے تو تمام احادیث پر عمل کریں گے۔

# "مضطرب" حديث كي اقسام

مضطرب حدیث کواضطراب کی جگہ کے اعتبار سے دواقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے،مضطرب السند اور مضطرب المتن-ان میں سے پہلی قسم زیادہ طور پریائی جاتی ہے۔

#### مضطرب السندكي مثال بيه حديث ہے:

سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کی حدیث ہے جس میں انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے عرض کیا، "یا رسول اللہ! میں آپ کے بال سفید ہوتے دیکھ رہا ہوں۔" آپ نے فرمایا، "ہو د اور ان کے بھائیوں (یعنی دیگر انبیاء کی قوموں پر عذاب) کے واقعات نے میرے بال سفید کر دیے ہیں۔" (رواہ التر مذی ہے کتاب التفسیر)

امام دار قطنی بیان کرتے ہیں کہ بیہ حدیث مضطرب ہے۔ اس حدیث کو صرف ابواسحاق کی سندسے روایت کیا گیا ہے۔ ان کی بیان کر دہ اسناد میں اضطراب پایا جاتا ہے۔ کہیں توکسی راوی نے اسے مرسل (صحابی کانام بتائے بغیر) روایت کیا ہے اور کہیں موصول (ملی ہوئی سند کے ساتھ)۔ کسی نے اس کا سلسلہ سند سید ناابو بکر رضی اللہ عنہ تک پہنچایا ہے، کسی نے سعد رضی اللہ عنہ تک اور کسی نے عائشہ

رضی اللّٰد عنہا تک۔ ان تمام روایتوں کے راوی ثقہ ہیں جس کی وجہ سے کسی ایک روایت کوتر جیجے دینا ممکن نہیں اور ان میں مطابقت پید ا کرنا بھی ممکن نہیں۔

#### مضطرب المتن حديث كي مثال بير حديث ہے:

تر مذی شریک سے، وہ ابو حمزہ سے، وہ شعبی سے اور وہ سیدہ فاطمہ بنت قیس رضی اللہ عنہا سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے زکوۃ سے متعلق سوال کیا گیاتو آپ نے فرمایا، "زکوۃ کے علاوہ بھی مال سے متعلق ذمہ داری ہے۔"

ابن ماجہ نے یہی حدیث ان الفاظ میں روایت کی ہے "ز کوۃ کے علاوہ مال سے متعلق کوئی اور ذمہ داری نہیں ہے۔" عراقی کہتے ہیں کہ یہ ایسااضطراب ہے جس کی کوئی توجیہ کرنا ممکن نہیں ہے۔

# اضطراب کس سے واقع ہو سکتاہے؟

اضطراب کسی ایک راوی سے بھی واقع ہو سکتا ہے اگر وہ مختلف الفاظ میں ایک ہی حدیث کو روایت کر رہا ہو۔ یہ بھی ممکن ہے کہ یہ اضطراب ایک سے زائد راویوں سے ہو جائے کیونکہ ان میں سے ہر ایک دوسرے سے مختلف الفاظ میں اس حدیث کوروایت کر رہا ہو۔

## "مضطرب" حدیث کے ضعیف ہونے کی وجہ

مضطرب حدیث کے ضعیف ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ اضطراب اس بات کی نشاند ہی کر تاہے کہ راوی حدیث کو صحیح طور پر محفوظ نہیں کر سکے۔

#### "مضطرب" حديث سے متعلق مشہور تصنيف

حافظ ابن حجركي كتاب" المقترب في بيان المضطرب."

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- حدیث میں "اضطراب" سے کیام ادہے؟
  - مضطرب حدیث کی اقسام بیان کیجیے۔
- اویربیان کر ده کتب کوانٹرنیٹ پر تلاش کیجیے۔

# سبق 24: "مُصحّف" حديث

#### "مصحف" حديث كي تعريف

لغوی اعتبار سے "مصحف"، تصحیف کا اسم مفعول ہے جس کا مطلب ہے صحیفے یا کتاب کو پڑھنے میں غلطی کرنا۔ اس سے لفظ" مصحفی" لکلا ہے جو اس شخص کو کہتے ہیں جو کتاب کو پڑھنے میں غلطی کر بیٹھے اور اس وجہ سے الفاظ کو تبدیل کر کے کچھ کا پچھ بنادے۔

اصطلاحی مفہوم میں یہ اس حدیث کو کہتے ہیں جس کے ثقہ راویوں سے منقول الفاظ یامعانی میں غلطی سے تبدیلی کر دی گئی ہو۔

## "مصحف" حديث كي اجميت اور دفت

(فنون حدیث میں مصحف حدیث کا) بیہ فن نہایت ہی خوبصورت اور مشکل فن ہے۔اس کی اہمیت اس وجہ سے ہے کہ حدیث کوروایت کرنے میں راویوں سے جو غلطیاں سر زد ہو گئی ہوں،ان کا پیتہ چلایا جائے۔اس عظیم کام کا بیڑ اوہی لوگ اٹھا سکتے ہیں جو امام دار قطنی جیسے ماہر اور حافظ حدیث ہوں۔

## "مصحف" حدیث کی اقسام

اہل علم نے مصحف حدیث کی کئی طریقوں سے تقسیم کی ہے۔

## 1- موقع کے اعتبار سے تقسیم

موقع کے اعتبار سے مصحف حدیث کو دوا قسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

- اسناد میں تضحیف: اس کی مثال وہ حدیث ہے جس میں شعبہ نے العوام بن مراجم سے روایت کی ہے۔ اس حدیث کو لکھتے ہوئے غلطی سے ابن معین نے "العوام بن مزاحم" لکھ دیا ہے۔
- متن میں تصحیف: اس کی مثال سیدنا زید بن ثابت رضی الله عنه کی حدیث ہے جس میں بیر الفاظ ہیں "احتجر فی الله علیہ والہ وسلم نے مسجد میں ان کاموں سے منع فرمایا۔۔۔۔" ابن لہیعۃ نے اس حدیث کو اس طرح سے لکھ لیا ہے،"احتجم فی المسجد۔۔۔یعنی نبی صلی الله علیہ والہ وسلم نے مسجد میں پچھنے لگوائے۔"

#### 2- تصحیف کی وجہ کے اعتبار سے تقسیم

وجہ کے اعتبار سے بھی تصحیف کی دوا قسام ہیں:

• پڑھنے میں تصحیف: یہ اکثر او قات ہو جاتی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ پڑھنے والا تحریر کو صحیح طور پر سمجھ نہیں یا تاجس کی وجہ

خراب رائٹنگ یا نقاط کا موجود نہ ہونا ہوتی ہے۔ اس کی مثال ہے حدیث ہے "من صام رمضان و اتبعہ ستا من الشوال۔۔۔یعنی جس نے رمضان کے روزے رکھے اور اس کے بعد شوال کے چھر روزے بھی رکھے۔۔۔"۔اس حدیث کو ابو بکر الصولی نے غلطی سے اس طرح لکھ دیا ہے، "من صام رمضان و اتبعہ شیئا من الشوال۔۔۔یعنی جس نے رمضان کے روزے رکھے اور اس کے بعد شوال میں پچھ کر کے اس کی پیروی کی۔۔۔۔"۔

• سننے میں تصحیف: بعض او قات حدیث کو صحیح طور پر نہ سننے یا سننے والے کے دور بیٹھنے کے باعث غلطی لاحق ہو جاتی ہے۔ بولنے والا پچھ بولتا ہے اور سننے والا اس سے ملتا جلتا کوئی اور لفظ سمجھ بیٹھتا ہے۔ اس کی مثال وہ حدیث ہے جو "عاصم الاحول" سے روایت کی گئی ہے لیکن بعض لو گوں نے اس نام کو "واصل الاحدب" لکھ دیا ہے۔

# 3- لفظ اور معنی کے اعتبار سے تقسیم

لفظ اور معنی کے اعتبار سے تصحیف بھی دو طرح کی ہوتی ہے:

- لفظ میں تصحیف: اس کی مثالیں اوپر گزر چکی ہیں۔
- معنی میں تصحیف: اس میں حدیث کالفظ تواپنی اصل حالت میں بر قرار رہتا ہے لیکن اس سے کوئی ایسا معنی مراد لے لیا جاتا ہے جو در حقیقت مراد نہیں ہو تا۔ اس کی مثال ہے ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے "عنزة" کے لئے دعا فرمائی۔ ابوموسی العنزی ہے حدیث سن کر کہنے لگے، "ہماری قوم کو یہ شرف حاصل ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ہمارے لئے دعا فرمائی۔"وہ یہ سمجھے کہ اس حدیث میں "عنزة" سے مراد ان کا قبیلہ بنو عنزة ہے حالا نکہ عنزة اس نیز ہے کو کہتے ہیں جو کہ نماز پڑھنے والا اپنے سامنے گاڑ لیتا ہے (تاکہ نمازی اس کے آگے سے گزر سکیں۔ ایسا کرنے والے کے لئے آپ نے دعا فرمائی۔)

# 4- حافظ ابن حجر کی "مصحف" حدیث کی تقسیم

حافظ ابن حجرنے ایک اور طریقے سے مصحف حدیث کو دوا قسام میں تقسیم کیاہے:

- مصحف: یه وه حدیث ہے جس میں تحریر توباقی رہے لیکن غلطی سے نقاط میں تبدیلی واقع ہو جائے (جیسے 'ف' کو'ق' یا'ج' کو 'خ' سمجھ لیاجائے۔)
- محرف: یہ وہ حدیث ہے جس میں تحریر توباقی رہے لیکن غلطی سے حرف میں تبدیلی واقع ہو جائے (جیسے 'ف' کو 'غ' یا 'ج' کو 'د' میں تبدیل کر دیاجائے۔)

## کیاتفحیف کی وجہ سے راوی پر الزام عائد کیا جاتا ہے؟

اگر کسی راوی سے شاذ و نادر تصحیف ہو جائے تواس سے اس کی حدیث کی محفوظ کرنے کی صلاحیت پر کوئی فرق نہیں پڑتا کیونکہ کوئی شخص بھی تھوڑی بہت غلطی کرنے سے پاک نہیں ہے۔ لیکن اگر وہ کثرت سے تصحیف (غلطی) کرتا ہو تواس کا مطلب ہے کہ وہ کمزور شخص ہے اور ثقہ راوی کے درجے کا نہیں ہے۔

# كثرت سے تصحیف كرنے كی وجہ

تصحیف اس راوی سے اکثر او قات ہو جایا کرتی ہے جو حدیث کو کسی شیخ سے سنے بغیر کتاب سے نقل کر تاہے۔ یہی وجہ ہے کہ ائمہ حدیث نے کہاہے کہ اس شخص سے حدیث کو قبول نہیں کرناچاہیے جو سنے بغیر صرف کتاب پڑھ کر حدیث روایت کر تاہے۔

نوٹ: حدیث کی روایت اور تدوین زیادہ تر پہلی تین صدیوں (630-900AD) میں کی گئے۔ اس دور میں رسم الخط اس حد تک ترقی یافتہ نہ ہو سکا تھا کہ محض کتاب میں دیکھ کر کسی لفظ کو صحیح سیحے پڑھاجا سکے۔ الفاظ پر نقاط نہ لگانے کے باعث 'ف' اور 'ق'، 'ط' اور 'ظ'، 'تا' اور 'یا' وغیرہ میں فرق سمجھنا مشکل تھا۔ اسی طرح تشدید اور دیگر اعر اب بھی الفاظ پر موجود نہ ہوتے تھے اس وجہ سے ایعلم' اور ایعلم' جیسے الفاظ میں فرق کرنابسااو قات دشوار ہو جایا کرتا تھا۔

رسم الخط کی اس خامی کو دور کرنے کے لئے محدثین نے بیہ طریقہ ایجاد کیا کہ کتاب کو اس کے مصنف یا مصنف کے کسی شاگر د
سے دوبدوسنا جائے تا کہ غلطی (تصحیف) کا امکان باقی نہ رہے۔ اس طریقے نے اتنی اہمیت اختیار کی کہ محدثین کسی ایسے شخص
سے حدیث کو قبول نہ کیا کرتے تھے جو کتاب کو بغیر استاد کے پڑھ کر حدیث روایت کر تا ہو۔ اس سے احتیاط کے اس درجے کا
اندازہ ہو تاہے جو تدوین حدیث میں ملحوظ خاطر رکھی گئی۔ موجودہ دور میں چونکہ عربی زبان کارسم الخط اور پر نٹنگ اس معیار پر
پہنچ چکی ہے کہ پڑھنے میں بڑی غلطی ہونے کا امکان کم ہو گیاہے، اس وجہ سے یہ حکم دور جدید میں باقی نہیں رہا۔ البتہ حدیث کو
با قاعدہ کسی ماہر استاذ سے بڑھنے سے دیگر فوائد ضرور حاصل ہو سکتے ہیں۔

## "مصحف" حدیث سے متعلق مشہور تصانیف

- دار قطنی کی "التصحیف"
- خطابی کی "اصطلاح خطاء المحدثین"
- ابواحمد العسكرى كى "تصحيفات المحدثين"

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- تصحیف کی تعریف اور اس کی مختلف اقسام بیان کیجیے۔
  - تضحیف کی وجوہات کیا ہوتی ہیں؟
  - اوپر بیان کر دہ کتب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# سبق 25: "شاذ" اور "محفوظ" حديث

## "شاذ" حديث كي تعريف

لغوی اعتبار سے "شاذ"، شذ کا اسم مفعول ہے جو کہ انفرادیت کو ظاہر کرتا ہے۔ شاذ کا معنی ہے اکثریت کے مقابلے پر اکیلا (Exceptional) ہونا۔ اصطلاحی مفہوم میں شاذایسی قابل قبول روایت کو کہتے ہیں جو کہ کسی دوسری اپنے سے زیادہ مضبوط روایت کے خلاف ہو۔

#### "شاذ" حديث كي تعريف كي وضاحت

شاذروایت قابل قبول ہوا کرتی ہے کیونکہ اس کے راوی اچھے کر دار کے اور احادیث کو محفوظ کرنے والے ہوتے ہیں۔ دوسری روایت اس کی نسبت قابل ترجیح اس وجہ سے ہوتی ہے کہ اس کے راوی زیادہ ثقہ ہوں یا اسے متعدد اسناد سے روایت کیا گیا ہویا کسی اور وجہ سے ترجیح دی گئی ہو۔ (جس حدیث کو ترجیح دی جائے وہ محفوظ کہلاتی ہے۔)

شاذ حدیث کی تعریف سے متعلق ماہرین میں اختلاف رائے ہے لیکن یہ وہ تعریف ہے جسے حافظ ابن حجرنے اختیار کیا ہے اور فرمایا ہے،"اصطلاحات کے علم میں یہ تعریف زیادہ قابل اعتماد ہے۔" (النحبة و شرحها ص 37)

# شذوذ (شاذہونا) کہاں پایاجا تاہے؟

کسی حدیث کی سندیامتن دونوں میں شذوذ پایا جاسکتا ہے۔ سند میں شذوذ پائے جانے کی مثال بیہ حدیث ہے۔

تر مذی، نسائی، ابن ماجہ اپنی سندول سے ابن عینیہ ، وہ عمر و بن دینار سے ، وہ عوسجۃ سے اور وہ سید ناابن عباس رضی الله عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم کے زمانے میں فوت ہو گیا۔ اس کا سوائے ایک آزاد کر دہ غلام کے کوئی وارث نہ تھاجے وہ پہلے ہی آزاد کر چکا تھا۔

ابن عینیہ نے اس حدیث کو ابن جرت کو غیرہ سے بھی روایت کیا ہے۔ حماد بن زید نے اس سند سے مختلف ایک سندپیش کی ہے جس میں انہوں نے عمر وبن دینار اور عوسجۃ سے روایت کیا ہے لیکن سید ناابن عباس رضی اللہ عنہما کا کوئی ذکر نہیں کیا۔

ان دونوں روایتوں میں سے ابو حاتم نے ابن عینیہ کی روایت کوتر جیجے دی ہے۔ حماد بن زید بھی اگر چہ کر دار اور ضبط کے معاملے میں ثقہ راوی ہیں لیکن ابو حاتم نے ابن عینیہ کی روایت کو کثرت تعد اد کے باعث ترجیح دی ہے۔

متن میں شذوذ پائے جانے کی مثال یہ حدیث ہے:

ابو داؤر اور ترمذی اپنی سندسے عبد الواحد بن زیاد سے ، وہ اعمش سے ، وہ ابو صالح سے اور وہ سید نا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مر فوع روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا ، "جب تم سے کوئی فجر کی نماز اداکرے تو اس کے بعد وہ (اگر سونا چاہے تو) دائیں کروٹ پر سوئے۔"

امام بیہقی کہتے ہیں کہ اس حدیث کو بیان کرنے میں عبدالواحد نے اس سے مختلف بات کی ہے جو کثیر تعداد میں لو گوں نے بیان کی ہے۔ فجر کے بعد دائیں کروٹ پر سونا نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا عمل ہے نہ کہ آپ کا ارشاد۔ اعمش کے ثقہ شاگر دوں میں صرف عبدالواحد ہی ایسے شخص ہیں جو اس حدیث کو حضور کے قول کے طور پر روایت کر رہے ہیں (جبکہ ان کے باقی شاگر داس کو آپ کے عمل کے طور پر روایت کرتے ہیں۔)

# "محفوظ" حديث كي تعريف

محفوظ اس حدیث کو کہتے ہیں جس کی مخالفت کے باعث دوسری حدیث کوشاذ قرار دیاجائے۔اس کی مثالیں اوپر گزر چکی ہیں۔

# "شاذ" اور "محفوظ حديث كا حكم

شاذ حدیث کومستر د کر دیاجائے گا اور محفوظ حدیث کو قبول کیاجائے گا۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- شاذ اور محفوظ حدیث میں فرق بیان کیجیے۔
  - ان دونول کا حکم بیان تیجیے۔

# یونٹ 5: مقبول و مر دود دونوں قشم کی احادیث پر مشتمل تقسیم

# سبق1: نسبت کے اعتبار سے حدیث کی تقسیم

منسوب کئے جانے کے اعتبار سے حدیث کی جار اقسام ہیں:

- حدیث قدسی
  - مرفوع
  - موقون
  - مقطوع

حدیث قدسی

#### مدیث قدسی کی تعریف

لغوى اعتبار سے قدسى، قدس سے نسبت ہے۔ اس كا معنى ہے پاك۔ اصطلاحى مفہوم ميں اليى حديث كو حديث كو قدسى كہا جاتا ہے جو ذات قدسى يعنى اللّه تبارك و تعالى كى طرف منسوب ہو۔ اس حديث كى سند كا سلسلہ نبى كريم صلى اللّه عليه واله وسلم سے ہوتے ہوئے اللّه تعالى تك پہنچ جاتا ہے۔

#### حدیث قدسی اور قر آن مجید میں فرق

حدیث قدسی اور قر آن مجید میں کئی فرق یائے جاتے ہیں مثلا:

• قرآن کے الفاظ اور معانی دونوں اللہ تعالی کی طرف سے نازل کئے گئے ہیں جبکہ حدیث قدسی کا صرف مفہوم اللہ تعالی کی طرف سے جاور الفاظ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے ہیں۔

- قرآن مجید کوبطور عبادت تلاوت کیاجاتا ہے جبکہ حدیث قدسی کوبطور عبادت تلاوت نہیں کیاجاتا۔
- کسی آیت کے قرآن کا حصہ ہونے کے لئے بیہ ضروری ہے کہ وہ ہم تک تواتر سے پینچی ہو۔ حدیث قدسی کے لئے تواتر کی شرط نہیں ہے۔

#### احادیث قدسی کی تعداد

احادیث نبوی کی نسبت احادیث قدسی کی تعداد زیادہ نہیں ہے۔ یہ تعداد دوسوسے کچھ اوپر ہے۔

#### حدیث قدسی کی مثال

مسلم اپنی صحیح میں سیرنا ابوذر رضی اللہ عنہ سے، وہ نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے اور آپ اللہ تبارک و تعالی سے روایت کرتے ہیں کہ اللہ تعالی نے فرمایا، "اے میرے بندو! میں نے ظلم کو اپنی ذات پر حرام کر لیا ہے اور میں نے اسے تمہارے لئے بھی حرام قرار دیا ہے تو تم ایک دوسرے پر ظلم نہ کرو۔۔۔" (مسلم بشرح النووي — حــ 16 سے تمہارے لئے بھی حرام قرار دیا ہے تو تم ایک دوسرے پر ظلم نہ کرو۔۔۔۔" (مسلم بشرح النووي — حــ 16 سے تمہارے لئے بھی حرام قرار دیا ہے تو تم ایک دوسرے پر ظلم نہ کرو۔۔۔۔"

#### حدیث قدسی کی روایت کرنے کے الفاظ

حدیث قدسی کو دوطرح کے الفاظ میں روایت کیا گیاہے:

- "قال رسول الله فيما يرويه عن ربه عزو جل" يعنى رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم نے اپنے رب عزو جل سے روايت كرتے ہوئے ارشاد فرمایا۔
- "قال الله تعالى، فيما رواه عنه رسول الله" يعنى الله تعالى ني ارشاد فرما ياجيباكه اس سے اس كے رسول صلى الله عليه وأله وسلم ني روايت كيا۔

#### حدیث قدسی سے متعلق مشہور تصانیف

اس ضمن میں عبدالروؤف المناوی کی "الا تحافات السنیة بالاحادیث القدسیة "تصنیف کی گئی ہے۔اس میں انہوں نے 272احادیث جمع کی ہیں۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

• حدیث قدسی کے کہاجاتاہے؟

اوپر بیان کر دہ کتب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# سبق2: "مَر فُوع" حديث

# مر فوع حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے 'مر فوع'، رفع کا سم مفعول ہے جس کا معنی ہے بلند ہونا۔ حدیث کو بیہ نام دینے کی وجہ بیہ ہے کہ اس حدیث کی نسبت اس ہستی کی طرف ہے جن کا در جہ بلند ہے لیتی نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم۔ اصطلاحی مفہوم میں ایسی حدیث کو مر فوع کہا جاتا ہے جس کی نسبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے کی گئی ہو۔ اس حدیث میں آپ کا ارشاد، عمل، صفت یا تقریر (یعنی خاموشی کے ذریعے کسی کام کی اجازت دینے) کو بیان کیا گیا ہوتا ہے۔

#### مر فوع حدیث کی تعریف کی وضاحت

مر فوع الیں حدیث کو کہاجا تاہے جس میں کسی قول، عمل، صفت یا تقریر (یعنی خاموش رہ کر اجازت دینے) کی نسبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے کی گئی ہو۔ یہ نسبت کسی صحابی نے بیان کی ہویا کسی اور نے، اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ حدیث کی سندخواہ متصل ہویا منقطع، وہ مر فوع ہی کہلائے گی۔ اس تعریف کے اعتبار سے مر فوع میں موصول، مرسل، متصل، منقطع ہر قشم کی روایت شامل ہو جاتی ہے۔ یہ تعریف مشہور ہے لیکن اس ضمن میں دیگر نقطہ ہائے نظر بھی موجود ہیں۔

# مر فوع حدیث کی اقسام

تعریف کے اعتبار سے مرفوع حدیث کی چار اقسام ہیں:

- مر فوع قولی: جس میں کسی قول کی نسبت حضور صلی الله علیه واله وسلم سے کی گئی ہو۔
- مر فوع فعلی: جس میں کسی فعل یاعمل کی نسبت حضور صلی الله علیه واله وسلم سے کی گئی ہو۔
- مر فوع تقریری: جس میں یہ بیان کیا گیاہو کہ کوئی کام حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے سامنے کیا گیاتو آپ نے اس سے روکا نہیں۔اس سے اس کام کا جائز ہونا ثابت کیا جاسکتا ہے۔
  - مر فوع وصفی: جس میں کسی صفت کی نسبت حضور صلی الله علیہ والہ وسلم سے کی گئی ہو۔

# مر فوع حدیث کی مثالیں

• مر فوع قولی کی مثال میہ ہے کہ صحابی یا کوئی اور یہ بیان کرے، "رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا۔۔۔۔۔"

- مر فوع فعلی کی مثال سے ہے کہ صحابی یا کوئی اور سے بیان کرے، "رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم نے اس طرح سے سے کام کیا۔۔۔۔"
- مر فوع تقریری کی مثال بیہ ہے کہ صحابی یا کوئی اور بیر بیان کرے، "رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی موجودگی میں ایسا کیا گیا۔۔۔۔"۔یہ بات روایت نہ کی گئی ہو کہ آپ نے اس کام کو دیکھ کر اس سے منع فرمایا۔
- مر فوع وصفی کی مثال ہیہ ہے کہ صحابی یا کوئی اور یہ بیان کرے، "رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم لو گوں میں سب سے عمدہ اخلاق کے حامل تھے۔"

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- مر فوع حدیث کی تعریف بیان تیجیے۔
- مر فوع حدیث کی مختلف اقسام بیان تیجیے۔

# سبق3: "مُوقُوف" حديث

#### مو قوف حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے 'موقوف'، وقف کا اسم مفعول ہے یعنی تھہری ہوئی چیز۔ اصطلاحی مفہوم میں یہ اس حدیث کو کہا جاتا ہے جس کا سلسلہ سند صحابی پر پہنچ کررک جائے اور اس کے دیگر سلسلہ ہائے اسناد نہ پائے جاتے ہوں۔ یہ وہ حدیث ہوتی ہے جس میں کسی قول، فعل یا تقریر کی نسبت صحابی سے کی گئی ہو۔

## مو قوف حدیث کی تعریف کی وضاحت

مو قوف حدیث وہ ہوتی ہے جس کا سلسلہ سند صحابی پر پہنچ کر ختم ہو جاتا ہے اور اسے ایک یا ایک سے زائد صحابہ سے منسوب کیا گیا ہو تا ہے۔ سندخواہ متصل ہویا منقطع، بیہ حدیث مو قوف ہی کہلاتی ہے۔

#### مو قوف حدیث کی مثالیں

- موقوف قولی کی مثال بخاری کی بیر روایت ہے کہ سیدنا علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ نے فرمایا، "لو گوں سے وہی حدیث بیان کرو جسے تم جانبتے ہو۔ کیاتم اللہ اور اس کے رسول سے جھوٹ منسوب کروگے؟"
- مو قوف فعلی کی مثال امام بخاری کابیہ قول ہے، "سیرنا ابن عباس رضی الله عنهمانے تیم کی حالت میں نماز کی امامت فرمائی۔"

(البخاري \_ كتاب التيمم \_ حـ1 ص 82)

• مو قوف تقریری کی مثال بعض تابعین کایہ قول ہے، "ایک صحابی کے سامنے یہ کام کیا گیالیکن انہوں نے اس سے منع نہیں فرمایا۔"

#### لفظ"مو قوف" كاديگر استعال

لفظ امو قوف اکوالی حدیث کے بارے میں استعال کیاجا تاہے جس کا سلسلہ سند صحابی کے علاوہ کسی اور پر جاکررک گیاہو۔الی صورت میں واضح طور پر نام لیا جاتا ہے۔ اس کی مثال ہیہ ہے کہ کہا جائے، "یہ حدیث ابن شہاب زہری پر مو قوف ہے یا عطاء الخر اسانی پر مو قوف ہے۔"

### فقہاء خراسان کے نزدیک "مو قوف" کی تعریف

(قرون وسطی میں) خراسان کے رہنے والے فقہاء کے نزدیک مر فوع حدیث کو "خبر" اور موقوف حدیث کو "اثر" کہا جاتا ہے۔ محد ثین ان میں سے ہر ایک کو "اثر" کہتے ہیں کیونکہ بیہ "اثرت الشی" سے ماخوذہے جس کا معنی ہے روایت یا نقل کرنا۔

## مر فوع قرار دی جانے والی مو قوف احادیث سے متعلق احکام

بعض او قات اپنے ظاہری الفاظ یا شکل میں کوئی حدیث مو قوف ہوتی ہے لیکن اس میں گہرے غور و فکرسے اندازہ ہو تا ہے کہ یہ حدیث دراصل مر فوع ہی ہے۔اس حدیث کو "مر فوع حکمی" کانام دیا گیا ہے کیونکہ یہ حدیث بظاہر مو قوف لیکن در حقیقت مر فوع ہوتی ہے۔ اس کی یہ صور تیں ممکن ہیں:

- صحابی کوئی الیمی بات کہیں جس میں اجتہاد کرنے کی گنجائش نہ ہو، نہ ہی وہ بات کسی لفظ کی تشریح سے متعلق ہو اور نہ ہی وہ صحابی اہل کتاب سے روایت کرنے کے بارے میں مشہور ہوں تووہ حدیث مر فوع ہوتی ہے۔
  - 🗸 ماضی کے واقعات جیسے کا ئنات کی تخلیق کی ابتداوغیرہ سے متعلق حدیث۔
  - ◄ مستقبل کے امور سے متعلق خبریں جیسے جنگیں، فتنے اور قیامت کی علامتیں۔
- کسی مخصوص کام کو کرنے پر ثواب میاعذاب کی تفصیل جیسے یہ کہاجائے،"اگریہ کام کروگے تواس کا یہ اجر ملے گا۔"
- صحابی کوئی ایساکام کررہاہو جس میں اجتہاد کرنے کی کوئی گنجائش نہ ہو جیسا کہ سید ناعلی رضی اللہ عنہ کے بارے میں
   بیان کیاجا تا ہے کہ انہوں نے سورج گر ہن کی نماز میں ہر رکعت میں دوسے زیادہ رکوع کئے۔
  - صحابی بیہ بیان کریں کہ ہم اس طرح کرتے تھے یا ہیہ کہا کرتے تھے یا اس میں ہمیں کوئی حرج محسوس نہیں ہو تا تھا۔

- اگر صحابہ کے اس قول و فعل کا تعلق رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے سے ہو توضیح نقطہ نظریہ ہے کہ یہ
   حدیث مر فوع ہے۔ جبیبا کہ سیدنا جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں، "ہم لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے
   زمانے میں عزل کیا کرتے تھے۔" (البحاري و مسلم)
- اگر صحابہ کے قول و فعل کا تعلق رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے سے قائم نہ کیا گیا ہو تو اہل علم کی اکثریت کے نزدیک بیہ حدیث مو قوف ہے۔ جیسا کہ سیدنا جابر رضی اللہ عنہ ہی کا ارشاد ہے، "جب ہم بلندی کی طرف جاتے تواللہ اکبر کہاکرتے اور جب نیچے اترتے تو سجان اللہ کہاکرتے تھے۔" (البخاري)
- اگر صحابی ہے کہیں، "ہمیں اس کام کا حکم دیا گیا یا اس کام سے منع کیا گیا" تو ہے بھی مر فوع حدیث ہوتی ہے۔ اس کی مثال ہے ہے:
- ◄ بعض صحابہ کا بیہ ارشاد جیسے "سیر نابلال رضی اللہ عنہ کو اذان کے کلمات دو دو بار کہنے اور اقامت کے کلمات ایک
   ایک بار کہنے کا حکم دیا گیا۔" (البخاری ومسلم)
- ✓ سیدہ ام عطیه رضی الله عنها فرماتی ہیں، "ہمیں جنازے کے پیچھے چلنے سے روک دیا گیا اور اسے ہمارے سامنے نہ روکا
   حاتا۔" (البخاری ومسلم)
- ◄ ابو قلابہ سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے منسوب کرتے ہیں، "یہ سنت ہے کہ اگر کوئی شادی شدہ شخص کسی کنواری لڑی سے شادی کر ہے تواس کے ہال شادی کے فوراً بعد سات دن گزار ہے۔" (البخاری و مسلم)
- حدیث کاراوی، حدیث بیان کرتے ہوئے صحابی کے نام کے ساتھ کچھ مخصوص الفاظ بولے توبہ حدیث مر فوع ہوتی ہے۔
   دیث کاراوی، حدیث بیان کرتے ہوئے صحابی کے نام کے ساتھ کچھ مخصوص الفاظ چار ہیں: یر فعہ (اسے بہنچایا گیاہے)، یہنمیہ (اسے بڑھایا گیاہے)، یبنمیہ (اسے بڑھایا گیاہے) اور روایة کیا کہ اور روایة کیا گیاہے)۔ اس کی مثال اعرج کی حدیث ہے جو وہ سید نا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایة بیان کرتے ہیں۔
   (البحاري)
   "ہم لوگ الیں قوم سے جنگ کریں گے جن کی آئکھیں چھوٹی ہوں گی۔" (غالباً یہاں تا تاری مراد ہیں۔) (البحاري)
- صحابی کسی حدیث کو قرآن مجید کی کسی آیت کے شان نزول سے متعلق بیان کر رہاہو تو وہ حدیث بھی مر فوع ہوتی ہے۔اس کی مثال سید ناجابر رضی اللہ عنہ کا قول ہے، "یہودی ہے کہا کرتے تھے کہ اگر کوئی شخص اپنی بیوی کی شر مگاہ (Vegina) میں اس کی بچھلی جانب سے جنسی عمل کرے تواس کی اولا د بھینگی ہوتی ہے۔اس (غلط فہمی کو دور کرنے کے لئے) اللہ تعالی نے آیت نازل کی کہ تمہاری خواتین تمہارے لئے کھیت کی مانند ہیں سو جس طریقے سے چاہو ان سے از دواجی تعلقات قائم کرو۔" (مسلم)

#### نوك: ان احاديث ميں کھ نكات قابل تشر يح ہيں:

- اہل کتاب سے روایت نہ کرنے کی شرط اس وجہ سے لگائی گئی ہے کہ ماضی یا مستقبل کے واقعات کو کوئی صحابی یہود و نصاری کے علماء سے سن کر بھی بیان کر سکتے ہیں۔اگر وہ ایسا نہیں کرتے تواس کا مطلب ہے کہ انہوں نے بیہ بات لازماً حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے ہی سنی ہوگی کیونکہ ان کے علم کااس کے علاوہ اور کوئی ذریعہ نہ تھا۔
- عزل فیملی پلاننگ کا ایک قدرتی طریقہ ہے۔ از دواجی تعلقات میں جب مرد اپنا مادہ خاتون کے جسم سے باہر خارج کرے تواسے عزل کہاجاتا ہے۔عہدر سالت میں لوگ اس طریقے سے فیملی پلاننگ کیا کرتے تھے۔
- خواتین کو جنازے کے پیچھے جانے سے روکنے کا مقصد سے ہے کہ خواتین جنازوں پر اکثر بے صبر می کا مظاہر ہ کرتے ہوئے بین ڈالتی ہیں۔
- کنواری لڑکی کے پاس سات دن گزار نے سے متعلق حدیث میں بڑی حکمت کی بات ہے کہ کنواری لڑکی کو نئے خاوند
   اور نئے گھر میں ایڈ جسٹ ہونے کے لئے وقت در کار ہو تا ہے اس وجہ سے خاوند کو اس کے پاس کم از کم سات دن
   گزار نے کا حکم دیا گیاہے۔
- پچھلی جانب سے جنسی عمل کرنے سے مرادیہ ہے کہ خاوند گھوڑے وغیرہ کے اسٹائل میں صیحے مقام پر جنسی عمل کرے نہ کہ غیر فطری عمل کرنے لگے۔ دیگر احادیث میں واضح طور پر غیر فطری عمل کو حرام قرار دیا گیاہے۔

## كيامو قوف حديث سے استدلال كياجا سكتا ہے؟

جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ موقوف حدیث صحیح، حسن، ضعیف کچھ بھی ہوسکتی ہے۔ سوال یہ پیدا ہو تاہے کہ موقوف حدیث اگر اصحیحا کے درجے کی ہو تو کیا اس سے دینی امور میں استدلال کرتے ہوئے نتائج اخذ کیے جاسکتے ہیں؟ اس کا جواب یہ ہے کہ اپنی اصل میں تو موقوف حدیث سے دینی احکام اخذ نہیں کئے جاسکتے کیونکہ یہ صحابہ کرام کے اقوال وافعال پر مشتمل ہے (اور دینی حکم ثابت ہونے کے لئے اس کارسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے تعلق ہوناضر وری ہے۔)

حبیبا کہ مرسل کی بحث میں ہم بیان کر چکے ہیں کہ اگر مو قوف حدیث صحیح ثابت ہو جائے تواس کی مدد سے ضعیف حدیث، مضبوط ہو جاتی ہے۔ اس کی وجہ رہے ہے کہ صحابہ ہر حال میں سنت کی پیروی کرتے تھے۔ یہ اس صورت میں ہے اگر مو قوف حدیث، مر فوع حکمی نہ ہو۔ اگر وہ مر فوع حکمی ہو تو بیر مر فوع حدیث کی طرح ہی ججت ہے۔

علوم الحديث: ايك مطالعه

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- مر فوع اور مو قوف حدیث میں کیا فرق ہے؟
- مو توف حدیث کو کن بنیادوں پر مر فوع حدیث قرار دیاجاسکتاہے؟

# سبق4: "مُقطُّوع " حديث

#### مقطوع حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے مقطوع، قطع کا اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے کٹا ہوا۔ یہ وصل یعنی ملا ہوا کا متضاد ہے۔ اصطلاحی مفہوم میں الیی حدیث کو مقطوع کہاجا تاہے جس کا سلسلہ سند تابعی یااس کے علاوہ کسی اور ( تبع تابعی ) پر پہنچ کر ختم ہو جائے۔ ایسی حدیث میں تابعی کے قول و فعل کو بیان کیا جا تا ہے۔

#### مقطوع حدیث کی تعریف کی وضاحت

مقطوع وہ حدیث ہوتی ہے جس کا سلسلہ سند تابعی یا تبع تابعی یا کسی اور کے قول و فعل پر پہنچ کر ختم ہو جاتا ہے۔ مقطوع اور منقطع حدیث ایک دوسرے سے مختلف ہے۔ منقطع حدیث کا تعلق حدیث کی سند سے اور مقطوع کا تعلق متن سے ہو تا ہے۔ مقطوع حدیث وہ ہوتی ہے جس میں تابعی کا قول و فعل بیان کیا جائے اگر چپہ اس کی سند اس تابعی تک متصل ہو۔ اس کے برعکس منقطع حدیث وہ ہوتی ہے جس کی سند کا سلسلہ کٹا ہوا ہو۔ اس کا متن سے کوئی تعلق نہیں ہو تا۔

#### مقطوع حديث كي مثاليس

مقطوع قولی کی مثال حسن بھری رحمۃ اللہ علیہ کا یہ قول ہے جو کہ بدعتی کی امامت میں نماز ادا کرنے سے متعلق ہے، "اس کے پیچھے نماز پڑھ لیا کرو کیو نکہ اس کی بدعت کی ذمہ داری خو داس پر ہے۔" (البخاري)

مقطوع فعلی کی مثال ابر اہیم بن محمد بن المنتشر کا یہ قول ہے، "مسروق (تابعی) اپنے اور اپنے اہل وعیال کے در میان ایک پر دہ ٹانگ لیتے اور نماز شروع کر دیتے۔ اس طرح انہیں اہل وعیال اور دنیاوی امور کی کوئی خبر نہ رہتی۔" (حلیۃ الأولیاء جے 2 سے 96)

### مقطوع حدیث سے دینی احکام اخذ کرنے کا حکم

اگرچہ مقطوع حدیث متعلقہ تابعی سے ثابت شدہ ہو،اس کے باوجود احکام شرعیۃ میں اس سے استدلال نہیں کیا جاسکتا کیونکہ یہ محض کسی مسلمان کا قول یا فعل ہے۔ ہاں اگر کچھ ایسے شواہد و قرائن موجود ہوں جن سے یہ علم ہو تاہو کہ یہ دراصل مر فوع حدیث ہے تو اس صورت میں اس کا وہی حکم ہو گاجو مرسل حدیث کا ہوا کر تاہے۔ ان شواہد کی مثال یہ ہے کہ بعض راوی، تابعی کا نام ذکر کرکے لفظ ایر فعہ ایعنی انہوں نے اسے مر فوع طریقے سے روایت کیا 'کہہ دیتے ہیں۔

### مقطوع اور منقطع

بعض محدثین جیسے شافعی وطبر انی نے لفظ 'مقطوع' کو 'منقطع' حدیث کے لئے استعال کرتے ہیں۔ منقطع وہ حدیث ہوتی ہے جس کی سند کاسلسلہ ٹوٹا ہوا ہو۔ ان کی بیہ اصطلاح عام محدثین میں مشہور نہیں ہے۔ امام شافعی کے ایسا کرنے کی وجہ بیہ ہے کہ انہوں نے اصطلاحات کافن ایجاد ہونے سے پہلے ایسا کیا۔ امام طبر انی کا بیہ استعال اصطلاحات کے فن میں کسی حد تک بر داشت کر لیا گیا ہے۔

## مقطوع صدیث کہاں پائی جاتی ہے؟

- مُصَنَف ابن الي شيبه
- مصنف عبد الرزاق
- ابن جرير، ابوحاتم اور ابن المنذركي تفاسير

نوٹ: موقوف اور مقطوع احادیث اگرچہ مر فوع کے درجے پرنہ پہنچی ہوں، کا ایک فائدہ یہ ہے کہ ان سے صحابہ و تابعین کے اقوال واحوال کا علم ہو سکتا ہے۔ ان روایات کو اگرچہ احکام شرعیہ کے ثابت کرنے میں استعال نہیں کیا جاتا کیونکہ یہ حضرات شریعت عطا کرنے والے نہیں ہیں لیکن یہ روایات اس دور کی معاشرت اور صحابہ و تابعین کے فہم دین سے متعلق نہایت اہم معلومات فراہم کرتی ہیں۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- مو قوف اور مقطوع حدیث میں فرق بیان تیجیے۔
- اوپربیان کر دہ کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

علوم الحديث: ايك مطالعه

# سبق5: "مُسنَد" حديث

#### مندحدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے لفظ 'مسند'، اسند کا اسم مفعول ہے جس کا معنی ہے منسوب کی گئی چیز۔ اصطلاحی مفہوم میں مسند اس مر فوع حدیث کو کہتے ہیں جس کی سند کا سلسلہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک ملاہواہو۔

### مند حدیث کی مثال

امام بخاری به حدیث روایت کرتے ہیں:

عبدالله بن یوسف نے مالک سے، انہوں نے ابوالزناد سے، انہوں نے اعرج سے اور انہوں نے سیدنا ابو ہریرہ رضی الله عنه سے سی کے برتن میں منه ڈال الله عنه سے سی کے برتن میں منه ڈال جائے تواس برتن کوسات مرتبه دھوؤ۔" (البحاري)

یہ ایک مر فوع حدیث ہے جس کا سلسلہ سند شر وع سے لے کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک ملاہوا ہے۔

سوالات اور اسائنمنٹ

مند حدیث کی تعریف بیان کیجیے۔

سبق6: "مُتُطِّل" حديث

#### متصل حدیث کی تعریف

لغوی مفہوم میں 'متصل'،اتصل کااسم فاعل ہے جس کا معنی ہے ملاہوا۔ بیہ منقطع کا متضاد ہے۔اصطلاحی مفہوم میں بیہ ایسی حدیث کو کہتے ہیں جس کا سلسلہ سند ملاہوا ہوا گرچہ بیہ مرفوع یامو قوف ہو یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ والیہ وسلم یاکسی صحابی تک پہنچ کر سلسلہ سند ختم ہو جائے۔اسے "موصول" حدیث بھی کہا جاتا ہے۔

#### متصل حدیث کی مثال

متصل مر فوع کی مثال ہیہ ہے: مالک—ابن شہاب—سالم بن عبدالله—ان کے والد (یعنی عبدالله بن عمر)—رسول الله صلی الله علیه

علوم الحديث: ايك مطالعه

والهوسلم- آپ نے فرمایا-----

متصل مو قوف کی مثال بیہ ہے: مالک—نافع—ابن عمر رضی الله عنهما۔ ابن عمر کہتے ہیں۔۔۔۔۔

## کیا تابعی کے قول کو بھی متصل کہا جاسکتاہے؟

عراقی کہتے ہیں کہ تابعی کے قول کو مطلقاً متصل کہنا درست نہیں ہے، ہاں شرط لگا کر اس قول کو متصل کہا جا سکتا ہے۔ یہ شرط محدثین کے کلام میں پائی جاتی ہے۔ اس کی مثال یہ ہے کہ کہا جائے، "یہ سعید بن مسیب تک متصل ہے، یا ابن شہاب زھری تک متصل ہے، یا مالک تک متصل ہے، وغیرہ وغیرہ وغیرہ و غیرہ و ایک نکتہ یہ بھی ہے کہ ان احادیث کو 'مقطوع' کہا جا تا ہے۔ اس قسم کی احادیث کو 'متصل ' کہنا اسی طرح کا عمل ہے جیسا کہ بسا او قات لغت میں ایک ہی چیز کے دوایسے نام رکھ دیے جاتے ہیں جو ایک دوسرے سے متضاد ہوتے ہیں۔

نوٹ: یہال کسی بات کا درست ہونا یانہ ہونا شرعی معنی میں نہیں ہے بلکہ فن حدیث کے اعتبار سے ہے۔ ہر فن میں کچھ قوانین مقرر کر دیے جاتے ہیں جن کے تحت اس فن میں گفتگو کی جاسکتی ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- متصل حدیث کی تعریف بیان کیجیے۔
- متصل کاموازنہ مند حدیث سے کیجیے۔ کیاان دونوں میں کوئی فرق ہے؟

# سبق7: زيادات الثقات

#### زيادات الثقات كالمعنى

لغوی اعتبار سے 'زیادات'، زیادہ کی جمع ہے اور 'ثقات'، ثقہ کی۔ ثقہ اس شخص کو کہتے ہیں جو اچھے کر دار کا ہو اور حدیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت بھی رکھتا ہو۔ اگر کسی حدیث کو بچھ ثقہ راویوں نے ایک انداز میں روایت کیا ہو، اور دوسر کی طرف بچھ اور ثقہ راویوں نے اسی حدیث کو بچھ اضافی الفاظ کے ساتھ روایت کر دیا ہو تو یہ اضافی الفاظ 'زیادات الثقات' کہلاتے ہیں۔

#### زیادات الثقات کے ماہرین

بعض اہل علم نے زیادات الثقات کا علم حاصل کرنے اور انہیں جمع کرنے کو اپنی تحقیق کا موضوع بنایا ہے۔ ان میں سے یہ ائمہ زیادہ مشہور ہیں:

- ابو بكر عبد الله بن محمد بن زياد نيشا پوري
  - ابونعيم الجرجاني
  - ابوالوليد حسان بن محمد القرشي

#### زيادات الثقات كامقام

زیادات الثقات متن اور سند دونوں میں پائی جاسکتی ہیں۔ متن میں یہ کسی جملے یالفظ کا اضافہ ہو سکتا ہے۔ دوسری طرف سند میں اضافی الفاظ کے نتیجے میں کوئی مو قوف حدیث، مر فوع اور مرسل حدیث متصل ہوسکتی ہے۔

## متن میں اضافے کا تھم

متن میں اضافے کے بارے میں اہل علم میں اختلاف رائے پایاجا تاہے:

- لبعض امل علم اسے مطلقاً قبول کر لیتے ہیں۔
  - لبعض اسے مطلقاً مستر د کر دیتے ہیں۔
- بعض اہل علم کسی حدیث کے ان اضافی الفاظ کو مستر دکر دیتے ہیں جو اسی راوی نے بیان کیے ہوں جس نے پہلے بغیر اضافے کے حدیث روایت کی تھی۔ یہ اہل علم ان اضافی الفاظ کو قبول کر لیتے ہیں جو کسی اور ثقہ راوی نے روایت کیے ہوں۔ (علوم الحدیث ص 77 و الکفایة ص 424)

ابن صلاح نے 'زیادہ الثقات' کو ان کے ردو قبول کے اعتبار سے تین اقسام میں تقسیم کیا ہے۔ یہ سب سے اچھی تقسیم ہے اور امام نووی وغیرہ نے بھی اسی تقسیم کی موافقت کی ہے:

- اگر حدیث کے اضافی الفاظ، ثقه راویوں کی کسی حدیث سے متضاد مفہوم نه پیش کررہے ہوں توانہیں قبول کیاجائے گا۔ یہ اسی حدیث کی طرح ہیں جو کسی ایک شخص نے روایت کی ہو۔
  - اگراضافی الفاظ، ثقه راویوں کی کسی حدیث سے متضاد ہوں توانہیں رد کر دیا جائے گا۔ یہ شاذ حدیث کی طرح ہیں۔

• اگراضافی الفاظ سے، ثقہ راویوں کی کوئی مطلق تھم مشروط ہوجائے یا عمومی تھم، کسی مخصوص صورت حال کے لئے ہوجائے تو اس قشم کے اضافی الفاظ کے بارے میں ابن صلاح نے کوئی بات نہیں کی۔ امام نووی کہتے ہیں، "صحیح نقطہ نظر یہ ہے کہ اس قشم کے الفاظ کو قبول کرنا چاہیے۔" (امام شافعی اور مالک ان الفاظ کو قبول کرنے کے قائل ہیں جبکہ احناف اس کی تردید کرتے ہیں۔) (انظر التقریب مع التدریب ج۔ 1 س 247)

## زيادات الثقات كى مثاليس

متضادمفہوم کے بغیر اضافہ

متضاد مفہوم کے بغیر اضافے کی مثال مسلم کی بیہ حدیث ہے:

اعمش نے ابورزین اور ابوصالے سے اور انہوں نے سیرنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وأله وسلم نے فرمایا، "جب کتاتم سے کسی کے برتن میں منہ ڈال جائے تواس برتن کوسات مریتبہ دھوؤ۔"

اعمش کے شاگر دول نے اس حدیث کو اسی طرح روایت کیا ہے۔ ان کے صرف ایک شاگر دعلی بن مسہر نے اس حدیث کو روایت کرتے ہوئے ایک لفظ "فلیرقد" یعنی "اسے چاہیے کہ وہ اس برتن کو اچھی طرح صاف کرے" کا اضافہ کیا ہے۔ چونکہ علی بن مسہر ایک ثقہ راوی ہیں، اس وجہ سے ان کے اس اضافے کو قبول کیا گیا ہے۔

#### متضاد مفهوم میں اضافیہ

تر مذى اور ابو داؤد روايت كرتے ہيں كه رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم نے فرمايا:

یوم نحراورایام تشریق (13-10 ذوالحجه) ہم اہل اسلام کے لئے عید کے دن ہیں۔ یہ کھانے پینے کے دن ہیں۔

اس حدیث کے تمام طرق (سلسلہ ہائے اسناد) میں یہی الفاظ آئے ہیں۔ صرف ایک سلسلہ سند "موسی بن علی بن رہاح—ان کے والد—سیدناعقبہ بن عامر رضی اللہ عنہ" میں اس حدیث میں یوم عرفہ (9 ذوالحجۃ) کااضافہ ہے۔ (اس اضافے کے باعث نو ذوالحجۃ بھی ان ایام میں شار ہو جاتا ہے جن میں روزہ رکھنا ایک اچھا عمل ان ایام میں شار ہو جاتا ہے جن میں روزہ رکھنا ایک اچھا عمل ہے۔ چونکہ یہ اضافہ دیگر صحیح احادیث کے خلاف ہے، اس لئے اسے مستر دکر دیا گیا ہے۔)

#### کسی حد تک مفہوم میں تضاد

میرے لئے پوری زمین کومسجد اور پاکیزہ بنادیا گیاہے۔

اس حدیث کو تمام راویوں نے انہی الفاظ میں روایت کیا ہے۔ امام مالک نے اپنی سند سے ابومالک الا شجعی سے روایت کی ہے جنہوں نے اس میں چند الفاظ کا اضافہ کیا ہے اور حدیث کچھ اس طرح ہو گئی ہے، "میرے لئے پوری زمین کو مسجد اور اس کی مٹی کو یا کیزہ بنادیا گیا

"\_\_\_

#### اسناد میں اضافے کا تھم

اسناد میں اضافے کے بارے میں ہم یہاں دو بڑے مسائل کا ذکر کریں گے: ایک توبہ کہ اسناد میں اضافے کے نتیج میں کوئی مرسل حدیث، متصل ہو جائے اور دوسر ایہ کہ کوئی مو قوف حدیث مر فوع ہو جائے۔ اس کے علاوہ اسناد میں اضافے کی جو صور تیں ہیں ان سے محض کسی عام راوی کا اضافہ ہو تاہے اور اس کی تفصیل ہم "المزید فی متصل الاسانید" کی بحث میں بیان کر چکے ہیں۔

اسناد میں اضافے کے ردو قبول سے متعلق اہل علم میں اختلاف رائے ہے۔ اس میں چار نقطہ ہائے نظر پائے جاتے ہیں:

- نقہ اور اصول فقہ کے ماہرین کے نقطہ نظر کے مطابق جو سلسلہ سند متصل یامر فوع ہو، اسے قبول کیا جائے گا۔ اس کا مطلب میں ہے کہ بیر ماہرین سند میں اضافے کو قبول کرتے ہیں۔
- حدیث کے اکثر ماہرین کے نزدیک اس سلسلہ سند کو قبول کیا جائے گاجو مرسل یامو قوف ہو۔ اس کا معنی ہیہ ہے کہ ان کے نزدیک اضافے والی سند کو مستر د کر دیا جائے گا۔
  - حدیث کے بعض ماہرین کے نزدیک اس سلسلہ سند کو قبول کیا جائے گا جوراویوں کی اکثریت روایت کررہی ہے۔
- حدیث کے بعض دیگر ماہرین کے نزدیک اس سلسلہ سند کو قبول کیا جائے گا جس میں حفاظ حدیث زیادہ تعداد میں موجود ہوں۔

اس كى مثال بيہ ہے كہ حديث، "خاتون كے سرپرست كے بغير نكاح نه كياجائے۔" كو يونس بن ابى اسحاق السبعى، اسرائيل بن يونس، قيس بن رہيجے نے ابواسحاق سے متصل سند كے ساتھ روايت كياہے۔ دوسرى طرف اس حديث كوسفيان ثورى، شعبہ بن الحجاج وغيره نيس بن رہيجے نے ابواسحاق سے مرسل سند كے ساتھ روايت كياہے (يعنی اس سلسلہ سند ميں صحابی كانام موجود نہيں ہے۔) (انظر المثال واحتلاف الرواة في إرساله ووصله في الكفاية ص 409 وما بعدها)

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- زیادات الثقات سے کیام ادہے؟
- متن میں اضافے کو قبول کرنے کی شر ائط بیان کیجیے۔

# سبق8: اعتبار، متابع، شاهد

#### تعريف

لغوی اعتبار سے 'اعتبار'، اعتبر کامصدر ہے۔ اس کا معنی ہے امور میں غور و فکر کرنا تا کہ ایک چیز کو دو سری سے الگ کیا جاسکے۔ اصطلاحی مفہوم میں اگر ایک حدیث کو صرف ایک راوی نے روایت کیا ہو تو اس حدیث کی دیگر اسناد کی تلاش کرنے کو 'اعتبار' کہا جا تا ہے۔ اس کا مقصد سے ہو تا ہے کہ یہ معلوم ہو جائے کہ اس حدیث کو روایت کرنے میں کیا کوئی شخص بھی اس راوی کے ساتھ شریک ہے۔

لغوی اعتبار سے 'متابع'، تابع کا اسم فاعل ہے جس کا معنی ہے موافقت کرنے والا۔ اصطلاحی مفہوم میں اگر ایک حدیث کو ایک شخص روایت کر رہا ہو تواس دوسرے راوی کی حدیث کو روایت کر رہا ہو تواس دوسرے راوی کی حدیث کو متابع' کہا جاتا ہے۔ اس میں شرط میہ ہے کہ حدیث کو روایت کرنے والے "صحابی" کے نام پر ان دونوں راویوں کی بیان کر دہ حدیث کے سلسلہ سند میں اتفاق پایاجا تا ہو۔

لغوی اعتبار سے اشاہدا، شہادت کا اسم فاعل ہے جس کا معنی ہے گواہ۔ اصطلاحی مفہوم میں اگر کوئی ایک راوی کسی صحابی سے کوئی حدیث روایت کررہاہو تواس دوسری حدیث کو شاہد حدیث روایت کررہاہو تواس دوسری حدیث کو شاہد کہاجا تا ہے۔ اس میں شرط بیہ ہے کہ دونوں سلسلہ ہائے سند کے صحابی مختلف ہونے چاہییں۔ اس حدیث کو شاہد کہنے کی وجہ بیہ ہے کہ اس کی وجہ سے دوسری حدیث بالکل اسی طرح مضبوط ہو جاتی ہے جیسے گواہ کے گواہی دینے کے نتیج میں مدعی کا دعوی مضبوط ہو جایا کر تا ہے۔

## كياشا ہدو تابع،اعتبار كى اقسام ہيں؟

کسی شخص کو پیر گمان ہو سکتا ہے کہ شاہدو تابع،اعتبار کی اقسام ہیں لیکن ایسا نہیں ہے۔اعتبار ریسر چاور تفتیش کے اس طریقے کا نام ہے جس کے ذریعے تابع اور شاہد احادیث تک پہنچا جاسکتا ہے۔

#### تابع وشابد كادوسر امفهوم

ہم نے تابع اور شاہد احادیث کی جو تعریف بیان کی ہے یہ اہل علم کی اکثریت نے بیان کی ہے اور یہی مشہور ہے۔ ان کی دوسری تعریف بھی ہے اور وہ یہ ہے: بھی ہے اور وہ یہ ہے:

تابع اس حدیث کو کہا جاتا ہے جس میں کسی ایک شخص کی بیان کر دہ حدیث کو لفظ بلفظ دوسر اشخص بھی روایت کر رہا ہو۔ دونوں احادیث کاصحائی خواہ ایک ہی ہویامختلف ہو ،اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

علوم الحديث: ايك مطالعه

شاہد اس حدیث کو کہا جاتا ہے جس میں کسی ایک شخص کی بیان کر دہ حدیث کے مفہوم کو دوسر اشخص بھی روایت کر رہاہو۔ دونوں احادیث کا صحافی خواہ ایک ہی ہویامختلف ہو،اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

شاہداور تابع کو ایک ہی معنی میں استعال بھی کیاجاتا ہے۔ شاہد کو تابع اور تابع کو شاہد بھی کہاجاتا ہے۔ حافظ ابن حجر کہتے ہیں کہ شاہد اور تابع دونوں قسم کی احادیث کا مقصد ایک ہی ہے اور وہ یہ ہے کہ ایک حدیث کے ذریعے دوسری حدیث کو تقویت دی جائے۔ (شرح النخبة ص 38)

#### متابعت

لغوی اعتبار سے متابعت، تابع کامصدر ہے اور اس کا معنی ہے موافق ہونا۔ اصطلاحی مفہوم میں اگر کسی حدیث کی روایت میں ایک کے علاوہ دوسر اراوی بھی شریک ہو تواسے متابعت کہا جاتا ہے۔

متابعت دوقشم کی ہے: متابعت تامہ اور متابعت قاصرہ۔اگر شریک ہونے والاراوی اسناد کے شروع میں ہو تواسے متابعت تامہ کہا جاتاہے جبکہ اگروہ اسناد میں کہیں اور ہو تواسے متابعت قاصرہ کہاجاتاہے۔

نوٹ: تابع اور شاہد احادیث کی تلاش کا مقصد صرف اور صرف یہ ہو تاہے کہ اصل حدیث کو مزید مضبوط کیا جاسکے۔ اگر کسی حدیث کی تابع اور شاہد احادیث نہ بھی مل سکیں لیکن اصل حدیث، صحیح ہونے کی شر ائط پر پورااتر تی ہو تواس پر اعتاد کیا جائے گا۔

## مثالي<u>ن</u>

یہاں پر ہم ایک ہی مثال کا ذکر کریں گے جو حافظ ابن حجر نے متابعت تامہ اور متابعت قاصرہ کے بارے میں بیان کی ہیں۔امام شافعی کتاب الام میں روایت کرتے ہیں۔

مالک، عبداللہ بن دینار سے، وہ ابن عمر رضی اللہ عنہماسے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "مہینہ انیتس دن کا ہو تاہے۔ جب تک تم (رمضان کا) چاند نہ دیکھ لو، روزہ رکھنا شروع نہ کرواور جب تک (شوال کا) چاند نہ دیکھ لو، روزے رکھنا ختم نہ کرو۔اگر بادل موجو د ہوں (اور ان کی وجہ سے چاند نظر نہ آسکے) تو تیس دن کی مدت پوری کرلو۔"

اس حدیث کے بارے میں کچھ لوگوں کو یہ خیال ہواہے کہ اس حدیث کوامام مالک سے روایت کرنے میں امام شافعی اکیلے ہیں۔ انہوں نے اس کا شار ان کی غریب احادیث میں کر دیاہے۔ امام مالک کے شاگر دول نے اس حدیث کوامام مالک سے دیگر الفاظ میں روایت کیا ہے کہ ، "اگر بادل ہوں تواندازہ کرلو۔"

جب اس حدیث کے بارے میں اعتبار (یعنی تحقیق و تفتیش) کیا گیا تو اس حدیث کی متابعت تامہ، متابعت قاصرہ اور شاہد احادیث معلوم ہو گئیں۔اس کی تفصیل کچھ یوں ہے:

#### علوم الحديث: ايك مطالعه

- متابعت تامه: امام بخاری نے عبد اللہ بن مسلمہ القعنبی سے اور انہوں نے امام مالک سے ان کی سند سے روایت کیا ہے جس میں سے جملہ ہے،"اگر تمہارے سامنے بادل ہوں تو پھر تیس کاعد دیورا کرلو۔"
- متابعت قاصرہ: ابن خزیمہ نے عاصم بن محمر سے ، انہوں نے اپنے والد محمد بن زید سے ، انہوں نے ان کے داداسے اور انہوں نے سید ناعبد اللّٰد بن عمر رضی اللّٰد عنہما سے روایت کیا ہے کہ ، "تیس پورے کر لو۔ "
- شاهد: امام نسائی اپنی سند سے محمد بن حنین سے اور وہ سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ والیہ وسلم نے فرمایا،"اگر تمہارے سامنے بادل ہوں تو پھر تیس کاعد دیورا کر لو۔"

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- تابع اور شاہد میں کیا فرق ہے؟
- تابع اور شاہد احادیث تلاش کرنے کا مقصد بیان کیجیے۔

حصه سوم: جرح وتعديل

# بونٹ6: راوی اور اسے قبول کرنے کی شر اکط

# سبق1: جرح وتعديل كاتعارف

رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث ہم تک راویوں کی وساطت سے پینچی ہے۔ ان راویوں کے بارے میں علم ہی حدیث کے درست ہونے یانہ ہونے کی بنیاد ہے۔ اسی وجہ سے حدیث کے ماہرین نے راویوں کے حالات اور ان سے روایات قبول کرنے کی شر ائط بیان کرنے کا اہتمام کیا ہے۔ یہ شر ائط نہایت ہی گہری حکمت پر مبنی ہیں اور ان شر ائط سے ان ماہرین حدیث کے گہرے غور وخوض اور ان کے طریقے کی اہمیت کا اندازہ ہو تاہے۔

ان میں سے پچھ شر اکط کا تعلق راوی کی ذات سے ہے اور پچھ شر اکط کا تعلق کسی راوی سے حدیث اور خبریں قبول کرنے سے ہے۔ دور قدیم سے لے کر آج تک کوئی ایسی قوم نہیں گزری جس نے اپنے افر ادکے بارے میں اس درجے کی معلومات مہیا کرنے کا اہتمام کیا ہو۔ کوئی قوم بھی اپنے لوگوں سے خبریں منتقل کرنے سے متعلق الیی شر ائط عائد نہیں کر سکی جیسی ہمارے علمائے حدیث نے ایجاد کی ہیں۔ ایسی روایات جن کے منتقل کرنے والے راویوں کے ناموں کا علم نہ ہو سکے کے بارے میں یہ خطرہ ہے کہ کسی غلط خبر کو صحیح سمجھ لیا جائے۔ اس وجہ سے ایسی روایات کے سیچیا جھوٹے ہونے کی تصدیق نہیں کی جاسکتی۔

نوٹ: راویوں کو پر کھنے کے فن کو "جرح و تعدیل" کہا جاتا ہے۔ اگر کسی راوی کو پر کھنے کے نتیجے میں اس کی مثبت صفات سامنے آئیں اور وہ شخص قابل اعتماد قرار پائے تواسے "تعدیل" یعنی' قابل اعتماد قرار دینا' کہا جاتا ہے۔ اگر راوی کی منفی شہرت سامنے آئے اور اس پر الزامات موجود ہوں تواسے "جرح" یعنی' نا قابل اعتماد قرار دینا' کہا جاتا ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- جرح اور تعدیل میں کیا فرق ہے؟
- جرح وتعديل كامقصد بيان كيجيه

# سبق2: راوی کے قابل اعتماد ہونے کی شر ائط

فقہ اور حدیث کے ائمہ کی غالب اکثریت کے مطابق راوی کے قابل اعتماد ہونے کی بنیادی شر ائط دوہیں:

- عدالت: عدالت کامطلب ہے عادل یعنی اچھے کر دار کا مالک ہونا۔ کسی راوی کے عادل ہونے کے لئے بیہ ضروری ہے کہ وہ مسلمان ہو، بالغ ہو، عاقل ہو، فسق وفجور سے دور رہنے والا ہواور کسی قشم کی بدنامی سے پاک ہو۔
- ضبط: ضبط کا مطلب ہے کہ وہ راوی دیگر ثقہ راویوں کی بیان کر دہ احادیث کے خلاف احادیث روایت نہ کر تا ہو، حافظے میں کمزور نہ ہو، بڑی بڑی غلطیاں بکثرت نہ کر تا ہو، لا پر واہ نہ ہو اور نہ ہی وہمی طبیعت کامالک ہو۔

## راوی کاعادل ہونا کیسے ثابت ہو تاہے؟

راوی کی عد الت کا ثبوت ان دو میں سے کسی ایک طریقے سے ہو تاہے:

- جرح وتعدیل کے ماہرین کسی راوی کے بارے میں اپنی تحقیق و تفتیش کے بعدیہ طے کر دیں کہ شخص عادل ہے۔
- اہل علم کے مابین اس شخص کی عمومی شہرت ایک اچھے انسان کی ہو۔اگر اہل علم میں کسی شخص کی عمومی شہرت اچھی ہے تواس شخص کے لئے کسی جرح و تعدیل کے ماہر کی شخصیق و تفتیش کی ضرورت نہیں ہے۔ اس کی مثال ائمہ اربعۃ یعنی مالک، ابو حنیفہ، شافعی، احمد بن حنبل اور سفیان ثوری، سفیان بن عینیہ، اوزاعی وغیر ہ ہیں۔

#### عد الت کے ثبوت کے بارے میں ابن عبد البر کانقطہ نظر

ابن عبدالبر کانقطہ نظریہ ہے کہ احادیث کاعلم رکھنے والا ہر مختاط شخص عادل ہے اگر اس پر کوئی جرح (الزام) موجود نہ ہو۔اس شخص کی حدیث کو قبول کیا جائے گا۔ لکھتے ہیں:

"ہروہ شخص جس کے پاس یہ (حدیث کا) علم ہو،عادل تصور کیا جائے گا۔ اس کے بارے میں شدت پیندلوگوں کی تحریف، جھوٹے مذاہب کی دعوت دینے والوں کا تعصب، اور جاہلوں کی توضیحات کی نفی کی جائے گی۔" (رواہ ابن عدي في الكامل وغیرہ)

ان کی اس رائے سے اہل علم متنفق نہیں ہیں۔اگر کوئی حدیث صحیح نہیں ہوگی اور اسے صحیح تصور کر لیاجائے گاتواس کا مطلب یہ ہو گا کہ ایک شخص در حقیقت عادل نہیں ہے اور اسے عادل سمجھ لیا گیاہے۔

## راوی کے ضبط کا علم کیسے ہو تاہے؟

اگر کسی راوی کی روایات کی غالب اکثریت، اس سے زیادہ ثقہ راویوں کی روایات سے موافقت رکھتی ہو تو اسے ضابط (احادیث محفوظ رکھنے والا) قرار دیا جائے گا۔ کسی ایک آدھ روایت میں مخالفت سے فرق نہیں پڑتالیکن اگریہ مخالفت کثیر تعداد میں پائی جائے تو اس شخص کا ضبط مشکوک ہوجائے گا اور اس کی بیان کر دہ روایات قابل اعتاد نہ رہیں گی۔

## کیا جرح و تعدیل کو بغیر کسی وضاحت کے قبول کر لیا جائے گا؟

صیح اور مشہور نقطہ نظر کے مطابق اگر کسی راوی کی بغیر وجہ بتائے تعدیل (عادل قرار دینا) کی گئی ہو تواسے درست قرار دیاجائے گا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ کسی شخص کے عادل ہونے کی بہت ہی وجوہات ہو سکتی ہیں اور ان تمام وجوہات کو بیان کرنامشکل کام ہے کیونکہ اس کے نتیج میں تعدیل کرنے والے ماہر کو یہ بتانا پڑے گا کہ ، "اس راوی نے ان ان برے کاموں کا ار تکاب نہیں کیا یا اس نے اس اس نیک کام کاار تکاب کیا ہے۔"

جہاں تک جرح کا تعلق ہے، تواسے بغیر تفصیلات کے قبول نہ کیا جائے گا کیونکہ ان تفصیلات کا ذکر کرنا مشکل کام نہیں ہے۔ چونکہ لوگوں میں کسی شخص کی جرح سے متعلق اختلاف رائے پایا جاتا ہے اس وجہ کوئی شخص تو کسی راوی سے حدیث روایت کرے گا کیونکہ وہ اسے قابل اعتماد سمجھتا ہے اور کوئی نہیں۔ ابن صلاح لکھتے ہیں:

اس اصول پر فقہ اور اصول فقہ کے ماہرین کا اتفاق ہے۔خطیب بغدادی کہتے ہیں کہ یہی نقطہ نظر حفاظ حدیث کے ائمہ جیسے بخاری و مسلم کا ہے۔ اسی وجہ سے امام بخاری بہت سے ایسے راویوں سے حدیث قبول کر لیتے ہیں جن پر جرح موجود نہیں ہے جیسے عکر مہ اور عمر و بن مرزوق۔ امام مسلم نے سوید بن سعید اور کچھ دیگر راویوں سے حدیث قبول کی ہے اگرچہ ان پر الزام موجود تھے (لیکن ان کی تفصیل موجود نہ تھی۔) اسی طرح امام ابوداؤد نے کیا ہے۔ اس سے یہ نتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ اگر جرح کی تفصیلات موجود نہ ہوں تواس راوی کی حدیث کو قبول کیا جاسکتا ہے۔ (علوم الحدیث ص 96 باحتصار یسیر)

نوٹ: ایک دوسر انقطہ نظریہ بھی موجود ہے کہ اگر کسی راوی پر الزامات موجود ہوں اور اس کی جرح کی تفصیل بیان نہ بھی کی گئی ہو، تب بھی اس راوی کی حدیث کو قبول کرنے میں احتیاط برتی جائے۔ الیمی صورت میں بید لازماً دیکھ لیاجائے کہ وہ حدیث کسی اور سندسے مروی ہے یا نہیں۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ یہاں معاملہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث کا ہے جس کو قبول کرنے میں احتیاط برتے پر امت کے اہل علم کا اتفاق رائے ہے۔

# کیا جرح یا تعدیل ایک ماہر کی رائے سے ثابت ہو جاتی ہے؟

صیح نقطہ نظریہ ہے کہ جرح یا تعدیل ایک ماہر کی رائے سے بھی ثابت ہو جاتی ہے اگر چہ ایک دوسر انقطہ نظریہ موجود ہے کہ جرح و تعدیل کے لئے کم از کم دوماہرین کی رائے کا ہوناضر وری ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- کسی راوی کوعادل قرار دینے سے مراد کیاہے؟
  - راوی کوعادل قرار دینے کامعیار کیاہے؟

# سبق 3: جرح وتعديل سے متعلق چنداہم مباحث

# اگر کسی راوی کے بارے میں جرح اور تعدیل دونوں یائی جائیں تو کیا کیا جائے؟

اگر کسی راوی کے بارے میں مثبت اور منفی دونوں قسم کی آراء موجود ہوں اور جرح (منفی رائے) تفصیلی ہو توضیح نقطہ نظریہ ہے کہ اس شخص کے بارے میں جرح کو ترجیح دی جائے گی۔ دوسر انقطہ نظریہ بھی بیان کیا گیاہے کہ اگر تعدیل کرنے والے ماہرین کی تعداد جرح کرنے والے ماہرین کی نسبت زیادہ ہے تواس شخص کی تعدیل کی جائے گی۔ اس نقطہ نظر پر اعتاد نہیں کیا گیاہے۔

### نوٹ: اگر کسی راوی کوایک ماہر قابل اعتاد قرار دے اور دوسر انا قابل اعتاد تواس صورت میں بیہ طرز عمل اختیار کرناچاہیے۔

- اگر جرح اور تعدیل دونوں ہی کی تفصیلات بیان نہ کی گئی ہوں تو جرح کو ترجیح دی جائے اور اس راوی کو نا قابل اعتماد قرار دے کر اس کی بیان کر دہ احادیث کو قبول نہ کیا جائے کیونکہ احتیاط کا تقاضا یہی ہے۔
- اگر جرح یاتعدیل دونوں کی تفصیلات موجود ہوں توان تفصیلات کومد نظر رکھتے ہوئے اس راوی کے قابل اعتماد ہونے یانہ ہونے کا فیصلہ کیاجائے۔
- اگر تعدیل کرنے والے ماہرین راوی پر عائد کیے گئے الزامات کے جواب دے کر اس کی وضاحت کر دیں تو پھر تعدیل کو ترجیح دی جائے۔
  - احتیاط کا تقاضایمی ہے کہ اس راوی کی بیان کر دہ احادیث کی دوسری اسناد کو بھی دیکھ کر حتی فیصلہ کیاجائے۔

## کسی راوی کے بارے میں اسی سے مروی تعدیل کی روایات کا حکم

اہل علم کی اکثریت کانقطہ نظریہ ہے کہ کسی شخص کے قابل اعتاد ہونے سے متعلق ایسی روایات جو اسی شخص سے مروی ہیں نا قابل قبول ہیں۔ یہی نقطہ نظر صحیح ہے اگر چہ بعض لو گول نے ان روایات کو قابل قبول قرار دیاہے۔

نوٹ: یہاں روایات سے مراد حدیث نہیں ہے بلکہ وہ روایات ہیں جو جرح و تعدیل کے ماہرین کی آراء پر مشتمل ہیں۔ ظاہر ہے کہ اپنے آپ کو تو ہر شخص عادل ہی قرار دے گا۔اس وجہ سے ضروری ہے کہ کسی بھی راوی کے بارے میں دیگر افراد کی آراء کی بنیاد پر فیصلہ کیا جائے۔

اس ضمن میں جرح و تعدیل کرنے والے ماہر کی اپنی شخصیت کا تجزیہ بھی بہت ضروری ہے۔ عین ممکن ہے کہ وہ کسی شخص سے عقیدت کے باعث اس کی تعدیل کر نے والے ماہر کا غیر عقیدت کے باعث اس پر جرح کر رہاہو۔ جرح و تعدیل کرنے والے ماہر کا غیر جانب دار اور غیر متعصب ہونا بہت ضروری ہے۔

ہمارے محد ثین اور جرح وتعدیل کے ماہرین کی غیر جانب داری اور عدم تعصب کا یہ عالم تھا کہ کوئی شخص اگر کسی دوسرے مسلک سے تعلق رکھتا ہو تا مگر اپنی ذات میں ایک اچھا انسان ہو تا تو اس کی تعدیل کرتے اور مخصوص اختلافی مسائل سے ہٹ کر اس کی بیان کر دہ احادیث کو قبول کرتے۔ دوسری طرف ان کے اپنے مسلک اور محد ثین کے طبقے سے تعلق رکھنے والے افراد میں جو حقیقی خامیاں یائی جاتی تھیں، انہوں نے انہیں کھول کربیان کر دیا ہے۔

جو گروہ اپنی خامیوں پر پر دہ ڈالنے کی کوشش کرے اور خوبیوں کو اجاگر کرے ، اسے بہر حال متعصب ہی قرار دیا جائے گا۔ علماء کے مختلف طبقات میں صرف محدثین ہی ایساگروہ ہے جس نے اعلی درجے کی غیر جانب داری کا مظاہر ہ کیا ہے۔افسوس کہ موجو دہ دور کے اکثر محدثین اور دیگر اہل علم اپنے اسلاف کی اس روش کو ترک کرچکے ہیں۔

## فسق و فجور سے توبہ کرنے والے سے حدیث قبول کرنے کا حکم

فسق وفجور سے توبہ کرنے والے شخص کی (توبہ کے بعد کے زمانے میں کی گئ) روایات کو قبول کیا جائے گا۔ لیکن اگر کوئی شخص رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم سے جھوٹی احادیث منسوب کرنے کا مرتکب ہو تو اس کی بیان کر دہ روایات کو توبہ کے بعد بھی قبول نہ کیا جائے گا۔

نوٹ: یہاں فسق و فجور سے مراد کسی شخص کے وہ گناہ ہیں جو اعلانیہ ہوں۔ کسی شخص کے پوشیدہ گناہوں کا حساب تو کوئی بھی نہیں رکھ سکتا۔ اگر کوئی شخص علی الاعلان کسی گناہ میں مبتلا ہو تو اس کی روایات قبول نہیں کی جاتیں کیونکہ اعلانیہ گناہ کرنا اللہ تعالی کے

### آگے سرکشی کی علامت ہے۔ایسے شخص کے لئے لازم ہے کہ وہ اپنے اعلانیہ گناہوں کی توبہ بھی علی الاعلان کرے۔

## حدیث کی تعلیم کامعاوضہ لینے والے سے حدیث قبول کرنے کا حکم

بعض اہل علم جیسے امام احمد بن حنبل، ابواسحاق اور ابن حاتم کے نزدیک ایسے شخص سے احادیث قبول کرنادرست نہیں ہے۔ بعض دیگر اہل علم جیسے ابونعیم الفضل بن دکین کے نزدیک ایسے شخص سے احادیث قبول کی جائیں گی۔ ابواسحاق شیر ازی کانقطہ نظریہ ہے کہ جو شخص حدیث کی تعلیم میں مشغولیت کے باعث اپنے اہل وعیال کے لئے کسب معاش نہ کر سکے تواس کے لئے یہ معاوضہ لینا جائز ہے۔

نوٹ: قدیم اہل علم دینی خدمات جیسے قرآن و حدیث کی تعلیم کے بدلے معاوضہ لینے کو جائز نہ سمجھتے تھے۔ بعد کے ادوار کے علماء نے بالا تفاق ایسا کرنے کو جائز قرار دیا ہے۔ اس کی وجہ کو سمجھنے کے لئے ہمیں دور صحابہ و تابعین کے معاشر تی حالات کا جائزہ لینا ہو گا۔ عہد صحابہ و تابعین میں اہل علم اور ان کے خاند انوں کی کفالت کی ذمہ داری حکومت کے سپر دہوا کرتی تھی۔ حکومت کی جانب سے اہل علم کے وظائف مقرر ہوتے جو ان کے خاند انوں کی کفالت کے لئے کافی ہوتے۔ یہی وجہ ہے کہ اس دور کے تمام اہل علم دینی خدمات کا اضافی معاوضہ لینا جائز نہ سمجھتے تھے۔

بعد کے ادوار میں ایباانظام باتی نہیں رہا۔ مسلمانوں کی حکومتیں عیاشی اور کرپشن کا شکار ہو گئیں اور انہوں نے اہل علم کی کفالت کو چھوڑ دیا۔ اس موقع پر دین کی خدمت کرنے والوں کے سامنے دوراستے تھے: ایک توبیہ کہ دینی خدمت کو چھوڑ کر معاشی جدوجہد میں اپناپوراوقت گزار دیں اور دوسری بیہ کہ انہی دینی خدمات کا معاوضہ قبول کرلیں۔ ان کی غالب اکثریت نے دوسرا راستہ اختیار کیا۔ بعض افراد نے تیسر اراستہ اختیار کیا کہ اپنے دن کا پچھ حصہ کسب معاش میں اور پچھ حصہ دین میں خدمت میں لگا دیں۔ کیکن ظاہر ہے ایساکر ناسب کے لئے ممکن نہ تھا۔

## تساہل، سستی اور غلطیاں کرنے والے سے حدیث قبول کرنے کا تھم

ایسا شخص جو حدیث کوسننے اور سنانے میں سستی اور لاپر واہی سے کام لیتا ہو، اس کی روایت کر دہ احادیث کو قبول نہیں کیا جائے گا۔ مثال کے طور پر جو شخص حدیث کوسننے کی محفل میں بیٹھ کر عام طور پر او گھتارہے یا اصل استاذ کی بجائے اس کے کسی شاگر دسے حدیث سن کر روایت کرے تواس کی بیان کر دہ احادیث کو قبول نہیں کیا جائے گا۔

اس شخص کی روایات کو بھی قبول نہیں کیا جائے گاجو حدیث کو بغیر سوچے سمجھے (ہاں،ہاں) قبول کرلیتا ہے۔اس کی وجہ یہ ہے کہ جو ایسا کر تاہے وہ یہ نہیں جانتا کہ جو بات وہ بیان کر رہاہے وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث ہے بھی یانہیں۔ جو شخص روایت بیان کرنے میں کثرت سے غلطیاں کرتا ہو،اس کی بیان کر دہ حدیث کو بھی قبول نہیں کیا جائے گا۔ نوٹ: یہاں یہ وضاحت ضروری ہے کہ حدیث کو قبول نہ کرنے کا معنی یہ نہیں ہے کہ اس حدیث کے متن کو یہ مستر دکر دیا جائے گا۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ جس سند سے وہ حدیث اس شخص نے روایت کی ہے، اس سند کو مستر دکر دیا جائے گا۔ اگر حدیث کا وہی متن کسی دوسری صحیح سند سے مروی ہے تو اس متن کو بہر حال قبول کیا جائے گا۔ اگر اس متن کو صرف ایک اس شخص ہی نے روایت کیا ہے تو پھر اسے مستر دکر دیا جائے گا۔

جہاں تک حدیث سننے سنانے میں لا پرواہی اور او نگھنے کا تعلق ہے، تو یہ معاملہ سمجھنے کے لئے ہمیں حدیث روایت کرنے کے دورکی علمی محافل کے طریق کار کاعلم ہونا چاہیے۔ چونکہ اس دور میں با قاعدہ کتابیں شائع کرنے کارواج نہیں ہوا تھا، اس وجہ سے حدیث کو روایت کرنے کاطریقہ یہ تھا کہ ایک محدث کسی مسجد وغیرہ میں حدیث کی محفل سجاتا اور اس کے شاگر دمحفل میں بیٹھ جاتے۔ استاذ اپنی یادد اشت کے سہارے یا ڈائری میں لکھی گئی احادیث پڑھ کر شاگر دوں کو سنا تا۔ حدیث کی روایت کے لئے بنیادی شرط یہ تھی کہ استاذ اور شاگر د دونوں مضبوط حافظے کے مالک ہوں۔ شاگر داحادیث سن سن کریاد بھی کرتے جاتے اور اپنی ڈائریوں میں ان کے نوٹس بھی تیار کرتے جاتے۔ اس عمل کو "ساع حدیث" کہا جاتا ہے۔

اگر ان شاگر دوں میں سے کوئی اکثر سستی برتنا، حدیث کو صحیح طور پر نہ سنتا، یا حدیث کے ساع کے وقت او نگھنا تو یہ بات فوراً مشہور ہو جاتی اور اس کے بعد طالب علموں کی نظر میں وہ شخص اتنالا کق اعتاد نہ رہتا کہ کوئی اس سے احادیث کاعلم حاصل کرے۔

یہاں ایک لفظ" تلقین" استعال ہواہے۔اس کا معنی یہ ہے کہ کسی شخص کے سامنے کوئی حدیث بیان کی جائے اور وہ بلاسوچے سمجھے ہاں،ہاں کہہ کر اس کی تائید کرتا چلا جائے۔ یہ بھی تساہل اور سستی کی ایک قشم ہے اور ایسا کرنے والے سے احادیث قبول نہیں کی جاتیں۔

اس سے اس احتیاط کا اندازہ ہوتا ہے جو پر نٹنگ پریس کے دور سے کہیں پہلے احادیث کے ضمن میں برتی گئی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سے یور پی اور امریکی مستشر قین کا یہ نقطہ نظر ہے کہ مسلمانوں کی ضعیف سے ضعیف حدیث بھی دیگر اقوام کی بنیادی مذہبی کتب سے زیادہ قابل اعتماد ہیں کیونکہ ان ضعیف احادیث کے بارے میں بھی اتنی معلومات موجو دہیں جو دیگر اقوام کی بنیادی مذہبی کتب کے بارے میں موجو د نہیں ہیں۔

## حدیث بیان کر کے بھول جانے والے کی بیان کر دہ احادیث کا حکم

اس کی صورت ہیہ ہے کہ کوئی شاگر دیہ بیان کر تاہے کہ میں نے یہ حدیث اپنے استاذ سے سنی ہے اور استاذ یہ کہ میں نے یہ حدیث بیان کر نے کے بعد خود بھول گیا اور دوسری میہ کہ شاگر د جھوٹ بول رہا ہے۔) بیان نہیں کی۔ (اب دوہی صور تیں ممکن ہیں، یا تو استاذ حدیث بیان کرنے کے بعد خود بھول گیا اور دوسری میہ کہ شاگر د جھوٹ بول رہا ہے۔) الیں احادیث کا حکم ہیہ ہے کہ اگر استاذ سختی سے اس حدیث کی تر دید کرے اور مثلاً میہ کیے کہ میں نے اس شاگر دکو کبھی دیکھاہی نہیں یاوہ شخص میرے متعلق جھوٹ بول رہاہے تو اس حدیث کو مستر دکر دیا جائے گا۔ دوسری صورت میہ ہے کہ استاذ خود متر دد ہو کہ اس نے یہ حدیث بیان کی ہے یا نہیں (اور شاگر دنجھی ثقہ راوی ہو) تو اس صورت میں حدیث کو قبول کر لیاجائے گا۔

اس کی مثال وہ حدیث ہے ابو داؤد ، تر مذی اور ابن ماجہ نے روایت کی ہے۔

ربیعة بن ابی عبدالرحمٰن نے سہیل بن ابی صالح سے ، انہوں نے اپنے والد اور انہوں نے سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے (ایک مقدمے میں) ایک گواہ اور قشم کھانے کی بنیادیر فیصلہ فرمادیا۔

عبد العزیز بن محمد الدراور دی کہتے ہیں کہ بیہ حدیث رہیعۃ بن ابی عبد الرحمٰن نے مجھ سے اسی سند کے ساتھ بیان کی۔ اس کے بعد میری ملاقات سہیل بن ابی صالح سے ہوئی تومیں نے اس حدیث کے بارے میں ان سے پوچھا تو وہ اس سے بے خبر سے۔ میں نے ان سے کہا کہ رہیعۃ توبیہ حدیث آپ کے حوالے سے بیان کر رہے ہیں۔ اس کے بعد سہیل لوگوں کو بتاتے سے کہ اور رہیعۃ نے بیہ کہ کر عبد العزیز سے حدیث بیان کی کہ ان سے یہ حدیث میں نے بیان کی ہے۔

حدیث کوبیان کرنے کے بعد بھول جانے سے متعلق خطیب بغدادی نے ایک کتاب "اخبار من حدث ونسی" تصنیف کی ہے۔

سوالات اور اسائتمنٹ

• ان خصوصیات کی فہرست تیار کیجیے جن کی بنیاد پر کسی راوی پر جرح کی جاتی ہے؟

# يونك7: جرح وتعديل سے متعلق تصانيف

# سبق1: جرح وتعديل سے متعلق تصانيف

چونکہ کسی حدیث کے صحیح یاضعیف ہونے کا فیصلہ کرناراویوں کے اچھے کر دار اور حدیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت یاان کے کر دار اور حدیث کو محفوظ رکھنے کی جیں۔ ان میں سے جو کتب تعدیل کے حفاظت سے متعلق الزامات پر مبنی ہے، اس وجہ سے اہل علم نے اس سے متعلق کتابیں تصنیف کی ہیں۔ ان میں سے جو کتب تعدیل کے ماہرین کی آراء پر مشتمل ہیں، ان میں بہت سے راویوں کے کر دار اور حدیث کے محفوظ رکھنے کی صلاحیت کو بیان کیا گیا ہے۔ اس کام کو "تعدیل" کہتے ہیں۔ اس کے علاوہ غیر متعصب اہل علم نے ایس کتب لکھی ہیں جن میں مختلف راویوں کے کر دار اور حدیث کی حفاظت کی صلاحیت پر اعتراضات کو بیان کیا گیا ہے۔ یہ کام "جرح" کہلا تا ہے۔ اس مناسبت سے ان کتابوں کو "کتب الجرح والتعدیل" کہا جاتا ہے۔

یے کتب کثیر تعداد میں موجود ہیں اور ان میں بڑی ورائی پائی جاتی ہے۔ ان میں سے پچھ کتب ایسی ہیں جن میں صرف ثقہ راویوں کے حالات ہیں۔ پچھ ایسی کتابیں بھی ہیں جن میں ثقہ اور الزام یافتہ راویوں کے حالات ہیں۔ پچھ ایسی کتابیں بھی ہیں جن میں ثقه اور ضعیف دونوں قسم کے راویوں کے حالات موجود ہیں۔ بعض ایسی کتب موجود ہیں جن میں حدیث کی کسی خاص کتاب (جیسے ترمذی) کے راویوں کا تذکرہ ہے اور بعض ایسی کتب بھی ہیں جن میں کسی مخصوص کتاب کی بجائے ہر طرح کے راویوں کاذکر موجود سے۔

نوٹ: یہاں یہ وضاحت ضروری ہے کہ محدثین کا احادیث کے حصول کا طریق کار کیا تھا۔ جوشخص بھی حدیث کا علم حاصل کرنا چاہتا، وہ سب سے پہلے اپنے شہر کے ماہرین حدیث کے پاس جاتا اور ان کی ساع حدیث کی محفلوں میں شریک ہو کر ان سے جتنی احادیث بھی میسر آتیں حاصل کر لیتا۔ اس شخص کی آمدور فت کاریکارڈیہ محدثین اور ان کے شاگر دنوٹ کر لیا کرتے تھے۔ اس کے بعد وہ شخص دو سرے شہر ول کا سفر کرتا اور ہر قابل ذکر محدث کے پاس جاکر اس سے احادیث اخذ کرتا۔ ہر شہر کا محدث اور اس کے شاگر د، اس شخص کے سفر اور محدثین سے اس کی ملاقات کاریکارڈ تیار کرتے رہتے۔

احادیث کے حصول میں اتنی محنت کرنے میں بالعموم اس شخص کی عمر کابڑا حصہ صرف ہو جایا کرتا تھالیکن جو شخص اس کٹھن منزل کو طے کرلیتا اس کے بعد اس کی شہرت ہر طرف بھیل جاتی۔ حدیث کے دیگر طالب علم اس شخص سے حدیث حاصل کرنے کے

#### کئے دور دراز سے آتے اور وہ شخص عالمی سطح پر شہرت یافتہ (Celebrity) ہو جا تا۔

جس طرح موجودہ دور میں بھی کسی بھی مشہور شخصیت کے حالات معلوم کرنا پچھ مشکل کام نہیں ہے بالکل اسی طرح اسی طرح دور قدیم میں بھی حدیث کے ہر راوی کے حالات کو اسی طرح قلم بند کیا گیا ہے۔ بعض افراد نے جرح و تعدیل کے میدان میں اسپیٹلسٹ بننے کا فیصلہ کیا اور انہوں نے راویوں سے متعلق معلومات کو اکٹھا کرنے کے لئے بالکل ولیک ہی محنت کی جیسی وہ راوی احادیث کو اکٹھا کرنے کے لئے بالکل ولیک ہی محنت کی جیسی وہ راوی احادیث کو اکٹھا کرنے کے لئے کر چکے تھے۔ اس عمل کے نتیج میں جرح و تعدیل کی کتب کا عظیم ذخیر ہ معرض وجو د میں آیا۔

ائمہ جرح و تعدیل کے اس کام کی عظمت اور اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ انہوں نے حدیث روایت کرنے والے (سوائے چند ایک کے ہتر اور ان کی جرح یا تعدیل کا فیصلہ کیا ہے۔ کسی راوی نے کس کس کس محدث سے احادیث کا علم حاصل کیا اور پھر اس راوی سے کس کس راوی نے احادیث کا علم حاصل کیا؟ کسی راوی نے کس کس شہر کاسفر کیا؟ کس راوی ہے کب اور کہاں ملا قات ہوئی؟ وغیرہ وغیرہ و

ان حضرات نے اپنے زمانے میں ایساکار نامہ کر دکھایا جو اس سے پہلے کوئی بھی نہ کر سکا تھا بلکہ موجو دہ دور میں بھی (پر مٹنگ اور کمپیوٹر کے وسائل کے باوجود) کوئی بھی قوم ایساکار نامہ سر انجام نہ دے سکی ہے جو محد ثین کے اس کام کے پاسنگ بھی ہو۔ انہوں نے حدیث کی روایت کرنے والے افراد کے ضخیم انسائیکلوپیڈیا تیار کر کے یہ کار نامہ انجام ہے۔ وہ اس عظیم کار نامے پرستائش کے مستحق ہیں۔ اللہ تعالی انہیں اس کام کا اجرعطا کرے۔ جرح و تعدیل کی بعض کتب کے نام یہ ہیں:

- امام بخاری کی 'التاریخ الکبیر'۔ بیر ثقہ اور ضعیف دونوں قسم کے راویوں کے حالات پر مشتمل ہے۔
- - ابن الحبان کی' ثقات'۔ بیہ خاص طور پر ثقہ راویوں کے حالات پر مشتمل ہے۔
- ابن عدى كى 'الكامل فى الضعفاء' جيسا كه نام سے ظاہر ہے كه يه كتاب خاص طور پر ضعيف راويوں كے تراجم (Biographies) پر مشتمل ہے۔
- عبد الغنی المقدسی کی 'الکامل فی اساء الر جال '۔ بیہ کتاب خصوصی طور پر حدیث کی چھر کتب ( بخاری ، مسلم ، ترمذی ، ابو داؤد ، نسائی اور ابن ماجبہ ) کے راویوں کے حالات پر مشتمل ہے۔
- ذہبی کی 'میزان الاعتدال'۔ بیہ کتاب ضعیف اور متر وک راویوں کے حالات پر مشتمل ہے۔ متر وک ایسے راویوں کو کہا جاتا ہے جن پر جرح کی گئی ہولیکن اس جرح کو قبول نہ کیا گیاہو۔

#### علوم الحديث: ايك مطالعه

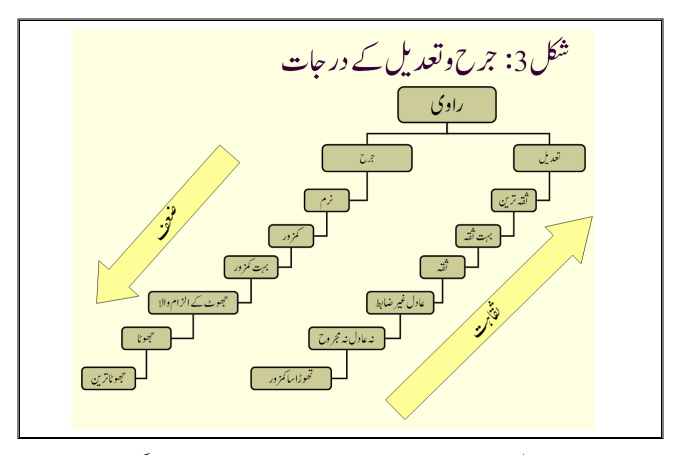
• ابن حجر کی انتہذیب التہذیب'۔ (یہ اساء الرجال کے فن میں عظیم ترین کتاب ہے۔) اس کتاب کا خلاصہ 'الکمال فی اساء الرجال' کے نام سے (مڑی نے) کیا ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- اوپر بیان کر دہ کتابوں کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔
- جرح وتعدیل سے متعلق کتابوں کو لکھنے کے لئے ائمہ جرح وتعدیل نے کیا کو ششیں کی ہیں؟

# یونٹ8: جرح و تعریل کے درجات (Levels)

## سبق 1: جرح وتعدیل کے بارہ در جات



ابن ابی حاتم نے اپنی کتاب" الجرح والتعدیل" کے مقدمے میں جرح و تعدیل کے چار چار در جات اور ان کا تکم بیان کیا ہے۔اس کے بعد کے اہل علم نے ان پر مزید دو دو در جات کا اضافہ کیا ہے جس سے ان میں سے ہر ایک کی تعداد چھر چھر (اور کل تعداد بارہ) ہو گئی ہے۔ان در جات کی تفصیل،ان الفاظ کے ساتھ یہاں بیان کی جارہی ہے جن میں ان مر اتب کاذکر ہوتا ہے۔

# سبق2: تعدیل کے مراتب اور اس سے متعلق الفاظ

• تعدیل کاسب سے بلند درجہ وہ ہے جس میں کسی کے ثقہ ہونے کو مبالغے کے ساتھ بیان کیا گیاہو۔ اس کے لئے عام طور پر وہ الفاظ استعال کئے جاتے ہیں جو 'اَفعَلُ' کے وزن پر آتے ہیں۔ مثال کے طور پر "فلان الیہ المنتھی فی

- التثبت" يعنى " حديث كا ثابت به وناتوبس فلال پر ختم ہے " يا" فلان اثبت الناس " يعنى " فلال شخص كى احاديث لو گول ميں سب سے زيادہ ثابت شدہ ہیں۔ "
- تعدیل کا دوسر ا درجہ بیہ ہے کہ کسی شخص کے ثقہ ہونے کی صفت کو تاکید کے ساتھ بیان کیا جائے۔ اس کے لئے ایک صفت کو دومر تبہ بھی بیان کیا جاسکتا ہے جیسے "ثقه ثقه" یعنی "وہ تقه شخص ہے" یا "ثقه ثبت" یعنی "وہ ثقه ہے اور اس کی احادیث ثابت شدہ ہیں۔"
- تعدیل کے تیسرے درجے میں کسی شخص کے ثقہ ہونے کو توبیان کی جاتا ہے لیکن اس کی تاکید نہیں کی جاتی مثلاً "ثقه" لیعنی "فلال شخص ثقہ ہے" یا" حجہ " یعنی "فلال شخص تجت ہے۔ "
- تعدیل کا چوتھا درجہ یہ ہے کہ کسی شخص کو عادل (یعنی اچھے کر دار) کا تو قرار دیا جائے لیکن حدیث کے محفوظ رکھنے (ضبط) سے متعلق کوئی بات نہ کی جائے۔ اس کی مثال ہے "صدوق" یعنی "وہ سچاہے" یا" محله الصدق" یعنی "وہ سچائی کے مقام پرہے" یا"لا باس به" یعنی "اس میں کوئی حرج نہیں"۔ استثنائی طور پر ابن معین جب کسی شخص کے لئے "لا باس به" کے الفاظ استعال کرتے ہیں تو اس سے مراد یہ ہوتی ہے کہ وہ شخص ان کے نزدیک ثقہ (یعنی تیسرے درجے) کا ہے۔
- تعدیل کا پانچوال درجہ یہ ہے کہ کسی شخص کی جرح یا تعدیل کا ذکر کرنے کی بجائے عام الفاظ میں اس کا تذکرہ کیا جائ جیسے "فلان شیخ" یعنی "فلال حدیث کے معاملے میں بزرگ آدمی ہے" یا" دوی عنه الناس" یعنی "لوگ اس سے حدیث روایت کرتے ہیں۔"
- تعدیل کے آخری درجے میں موجود شخص، جرح کے زیادہ قریب ہو تاہے۔ اس کاذکر ان الفاظ میں کیا جاتا ہے، "فلان صالح شخص ہے" یا "یکتب حدیثه" یعنی "اس کی احادیث کو کھا گیاہے۔ "

# تعدیل کے مختلف مراتب کا حکم

جوراوی تعدیل کے پہلے تین مراتب سے تعلق رکھتے ہوں، ان کی بیان کر دہ احادیث کا حکم یہ ہے کہ ان سے شرعی احکام اخذ کیے جائیں گے۔ابیاضر ورہے کہ ان راویوں کی احادیث درجے میں مختلف ہوں گی۔ جو راوی چوتھے اور پانچویں درجے سے تعلق رکھتے ہوں، ان کی احادیث سے شرعی احکام اخذ نہیں کیے جائیں گے البتہ ان کی احادیث ان راویوں کی کمزوری کو بیان کر کے روایت کی جائیں (کیونکہ ان کی احادیث حسن کے درجے کی ہوں گی۔) چوتھے درجے کے راویوں کی احادیث پانچویں درجے کے راویوں کی احادیث کی نسبت مضبوط سمجھی جائیں گی۔

چھٹے درجے سے تعلق رکھنے والے راویوں کی احادیث سے شرعی احکام اخذ نہیں کیے جائیں گے کیونکہ ان کے بارے میں واضح ہے کہ بیالوگ حدیث کو محفوظ رکھنے (ضبط) میں کمزور واقع ہوئے ہیں۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- تعدیل کے چھ در جات کو حکم کے ساتھ بیان کیجے۔
- حافظ مزی کی تہذیب الکمال میں سے ہر درجے کے راویوں کی تین تین مثالیں بیان سیجیے۔

# سبق3: جرح کے مراتب اور اس سے متعلق الفاظ

- جرح کاسب سے آسان (اور بہترین) درجہ یہ ہے کہ جو کسی راوی کے نرم رویے کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ اس کے لئے جو الفاظ استعال کیے جاتے ہیں ان کی مثال یہ ہے، "فلان لیّن الحدیث" یعنی "فلاں حدیث کے معاملے میں نرم ہے" یا"فیہ مقال " یعنی "اس شخص کے بارے میں بحث موجود ہے۔ "
- جرح کادوسر ادرجہ بیہ ہے کہ کسی شخص کے بارے میں واضح کر دیاجائے کہ اس کی احادیث کو شرعی احکام اخذ کرنے کے لئے استعال نہ کیا جائے گا۔ مثال کے طور پر "لا یحتج به" یعنی "اس کی احادیث سے استدلال نہ کیا جائے" یا "ضعیف" یعنی " یہ کمزور شخص ہے "یا "له مناکیر " یعنی "اس کی احادیث منکر ہیں۔ "
- جرح کا تیسر ادرجہ سے ہے کہ کسی شخص کے بارے میں واضح طور پر بتا دیاجائے کہ وہ احادیث لکھتا ہی نہ تھاوغیرہ وغیرہ (یعنی وہ بہت ضعیف راوی ہے۔) مثال کے طور پر "لا تحل الروایة عنه" یعنی "اس سے روایت کرنا تو جائز ہی نہیں" یا" ضعیف جدا" یعنی "وہ بہت ہی کمزور راوی ہے"۔
- اس کے بعد جرح کاوہ درجہ آتا ہے جس میں راوی پر جھوٹ بولنے یااسی طرز کا کوئی (اخلاقی) الزام موجود ہوتا ہے۔ مثلاً "فلان متھم بالکذب" یعنی "فلال پر جھوٹ بولنے کا الزام موجود ہے" یا" متھم بالوضع " یعنی "اس پر احادیث گھڑنے کا الزام موجود ہے" یا" یسسرق الحدیث" یعنی "وہ احادیث چوری کرتا تھا (یعنی دوسروں کی بیان

کردہ احادیث اپنے نام سے بیان کرتا تھا)" یا" ساقط" لینی "چھوڑا ہواہے" یا" متروک" لینی "اسے ترک کر دیا گیا ہے" یا"لیسی بثقة "لینی "وہ قابل اعتماد نہیں ہے"۔

- جرح کے پانچویں درجے کے راویوں سے متعلق جھوٹ بولنے یااسی طرز کاکوئی کام کرنے کے بارے میں واضح طور پر بتایا گیا ہو تا ہے مثلاً "کذاب" یعنی "جھوٹا"، "دجال" یعنی "دھوکے باز"، "وضاع" یعنی "حدیثیں گھڑنے والا"، "یکذب" یعنی "وہ جھوٹ بولتا ہے"، "یضع" یعنی "وہ صدیث گھڑ تا ہے۔"
- جرح كا آخرى اور بدترين درجه وه ہے جس ميں جھوٹ وغيره كے متعلق مبالغه كيا جاتا ہے۔ مثلاً "فلان آكذب الناس" يعنی" فلاں توانسانوں ميں سب سے بڑا جھوٹا ہے" يا"اليه المنتھى فى الكذب" يعنى "جھوٹ تواس پر ختم ہے" يا"ھو ركن الكذب" يعنى"وه پكا جھوٹا ہے"۔

# جرح کے مختلف مراتب کا تھم

مجر وح راویوں میں سے پہلے دو در جات کے راویوں کے بارے میں بھی بیہ واضح ہے کہ ان کی احادیث سے شرعی احکام تو اخذ نہیں کیے جائیں گے البتہ ان کی احادیث کو صحح احادیث کو مضبوط کرنے کے لئے (بطور شاہد اور تابع) استعمال کر لیا جائے گا۔ اس میں دوسر بے درجے کے راویوں کی احادیث زیادہ مضبوط سمجھی جائیں گی۔

جہاں تک تیسرے، چوتھے، پانچویں اور چھٹے درجے کے راویوں کا تعلق ہے توان کی احادیث سے نہ تواحکام اخذ کیے جائیں گے، نہ ہی انہیں (بغیر کمزوری واضح کئے) روایت کیا جائے گا اور نہ ہی ان کا اعتبار کیا جائے گا۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- جرح کے چھ در جات کوان کے تھم کے ساتھ بیان کیجیے۔
- تہذیب الکمال سے ہر درجے کے مجر وح راویوں کی تین تین مثالیں بیان کیجیے۔

حصہ چہارم: روایت، اس کے آداب اور اس کے ضبط کا طریق کار

# يونك 9: ضبطروايت

# سبق1: حدیث کو حاصل، محفوظ اور روایت کرنے کا طریق کار

#### تمهيد

"حدیث کوسننے، محفوظ رکھنے اور روایت کرنے کے طریق کار" سے مرادیہ ہے کہ ان نثر اکط کی وضاحت کر دی جائے جو اس شخص کے لئے لازم ہیں جو کسی استاذ سے حدیث سنے، اسے اپنے پاس محفوظ رکھے اور پھر اپنے بعد میں آنے والی نسلوں تک منتقل کر دے۔ ان میں سے بعض نثر اکط ایسی ہیں جن پر عمل کر نالازم ہے جبکہ بعض پر عمل کر نالازم تو نہیں لیکن بہتر ضرور ہے۔

حدیث کے "تخل" یعنی "اخذ کرنے" کا معنی ہے ہے کہ طالب حدیث کس طریقے سے حدیث کو اپنے شیوخ (اساتذہ) سے حاصل کرے۔ "ضبط" یعنی "محفوظ رکھنے" کا مطلب ہے ہے کہ جو حدیث ایک طالب علم تک پینچی ہے وہ اسے اس کی اصل حالت میں محفوظ رکھنے تاکہ جب وہ اسے اگلی نسل تک منتقل ہو ملے تاکہ جب وہ اسے اگلی نسل تک منتقل ہو حائے۔

علوم حدیث کے ماہرین نے اس فن کو اہمیت دی ہے اور اس کے قواعد وضوابط اور شر ائط مقرر کر دی ہیں۔ انہوں نے حدیث کو اخذ کرنے کے مختلف در جات مقرر کیے ہیں۔ یہ محنت اس وجہ سے ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث بالکل صحیح حالت میں ایک شخص سے دوسر ہے شخص تک منتقل ہو سکے تاکہ ہر مسلمان کو اس طریقے کے بارے میں اطمینان حاصل ہو سکے اور وہ یہ جان لے کہ یہی بالکل درست اور متعین طریق کارہے جس سے وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث کو حاصل کر رہاہے۔

نوٹ: حدیث کواخذ کرنے اور آگے منتقل کرنے کے ان قواعد وضوابط کا تعلق اس دورسے ہے جب حدیث انجھی با قاعدہ کتابوں کی صورت میں مدون نہ ہوسکی تھی۔ بیہ دور رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے سے لے کر تقریباً اگلے دوسوسال پر مشتمل ہے۔

اگرچہ اس دور میں تحریر کا فن رواج پاچکا تھااور قر آن مجید کو مرتب کیا جاچکا تھالیکن دیگر کتب کو لکھ کر شائع کرنے کارواج ابھی شر وع نہ ہوا تھا۔ بعض صحابہ و تابعین نے احادیث لکھنے اور لکھوانے کا عمل شر وع کیا اور اس دور میں بعض کتب جیسے موطاء امام مالک لکھی بھی گئیں اور ان کے نسخے ہاتھ سے نقل کر کے دنیامیں پھیلانے کے عمل کا آغاز بھی ہوالیکن کاغذگی کمیابی اور کا تبوں کی

#### کی کے باعث بہت سی دیگر احادیث ایسی باقی رہ گئی تھیں جنہیں با قاعدہ کتابوں کی صورت میں لکھا جائے۔

اس دور میں احادیث کو استاذ سے سن کر محفوظ کرنے اور پھر اگلی نسل میں منتقل کر دینے کے قوانین بنائے گئے تا کہ زبانی روایت میں غلطیوں کو کم سے کم سطح پر لایا جاسکے۔جو راوی ان قوانین پر عمل پیر انہ ہو تا، وہ محدثین کے نزدیک "ضعیف" قرار پا تا اور اس کی روایت کر دہ احادیث قابل قبول نہ رہتیں۔

دوسری اور تیسری صدی ہجری میں احادیث کے پورے ذخیرے کو مدون کر لیا گیا اور اس کے بعد ان کتب کی ہز اروں کا پیاں
پوری دنیامیں پھیلا دی گئیں۔اس کے بعد سے لے کر آج تک سے کتب تواتر سے امت میں موجو دہیں اور ان کے بارے میں ہمیں
سوفیصد اطمینان ہے کہ بیروہی کتابیں ہیں جو ان کے مصنفین نے مرتب کی تھیں۔اسی وجہ سے احادیث کو منتقل کرنے کے فن سے
متعلق بحث کا تعلق ان کتابوں کی تدوین سے پہلے کے زمانے سے ہے۔

بعض کتب حدیث الیی ہیں جو تواتر سے تو منتقل نہیں ہو سکی ہیں۔ ان کتابوں کے مخطوطوں کی سند آج سے لے کر ان کتابوں کے مصنفین تک بغیر کسی انقطاع کے موجو د ہے اور ان اسناد میں موجو د راویوں کے حالات زندگی پر تفصیلی لٹریچر بھی موجو د ہے جس کی مد د سے ان کتابوں کی نسبت اپنے مصنفین کی طرف درست کی مد د سے ان کتابوں کی نسبت اپنے مصنفین کی طرف درست ہے۔ آج بھی یہ بحث ان کتابوں کی نسبت اپنے مصنفین کی طرف درست ہے۔ آج بھی یہ بحث ان کتب کی روایت سے یوری طرح متعلق ہے۔

## كياحديث كوحاصل كرنے كے لئے مسلمان اور بالغ ہوناضر ورى ہے؟

صیحے نقطہ نظر کے مطابق حدیث کو محض حاصل کرنے کے لئے مسلمان اور بالغ ہوناضر وری نہیں ہے البتہ جیسا کہ ہم راوی کی شر ائط میں بیان کر چکے ہیں کہ حدیث کو آگے منتقل کرنے کے لئے مسلمان اور بالغ ہوناضر وری ہے۔ اسی وجہ سے مسلمان اور بالغ راویوں کی بیان کر چکے ہیں کہ حدیث کو آگے منتقل کرنے کے لئے مسلمان اور بالغ ہونے سے پہلے کسی استاذ سے حاصل کی تھیں (بشر طیکہ وہ سے سیجھنے کی عمر کو پہنچ چکے ہوں۔) لیکن ان احادیث کے بارے میں یہ فرق کرناضر وری ہے کہ فلاں راوی نے یہ احادیث (اسلام لانے یا) بالغ ہونے سے پہلے حاصل کی تھیں۔

ایک نقطہ نظریہ بھی ہے کہ حدیث کو حاصل کرنے کے لئے بالغ ہونے کی شرط لازم ہے لیکن یہ نقطہ نظر صحیح نہیں ہے۔اس کی وجہ سیہ ہے کہ مسلمانوں نے ان صحابہ کی بیان کر دہ احادیث کو قبول کیا ہے جو عہد رسالت میں ابھی بچے تھے جیسے سیدنا حسن اور ابن عباس رضی اللہ عنہم وغیرہ۔ان احادیث میں یہ فرق نہیں کیا جاتا کہ ان حضرات نے یہ حدیث بالغ ہونے سے پہلے حاصل کی تھی یا بعد میں۔

## حدیث کوحاصل کرنے کا عمل کتنی عمر میں شروع کرنا بہترہے؟

اہل شام میں یہ رواج رہاہے کہ ایک طالب علم حدیث کو حاصل کرنے کا عمل تیس سال کی عمر میں شر وع کرے۔ اہل کو فہ میں ہیس سال اور اہل بصرہ میں دس سال کی عمر میں حدیث کی تعلیم شر وع کرنے کو بہتر سمجھاجا تارہاہے۔

بعد کے ادوار میں جلد سے جلد حدیث کو سکھنے کا عمل شروع کرناہی بہتر ہے۔ بس بیہ ضروری ہے کہ طالب علم حدیث کو صحیح طور پر حاصل کر کے سمجھ سکے کیونکہ اب تواحادیث کی کتابیں شائع ہو چکی ہیں۔

# کیا کم عمری میں حدیث کو حاصل کرنے کے عمل کے صحیح ہونے کی کوئی کم از کم حد مقررہے؟

بعض اہل علم کا یہ موقف ہے کہ اس شخص کی بیان کر دہ حدیث کو قابل اعتماد سمجھا جائے گاجو اس نے کم سے کم پانچ سال کی عمر میں سنی ہو۔ حدیث کے ماہرین میں اسی بات پر عمل کیا جاتار ہاہے۔

بعض دیگر اہل علم کا یہ نقطہ نظر بھی ہے کہ صرف اسی صورت میں کسی شخص کی حدیث کو قابل اعتماد سمجھا جائے جب اس نے وہ حدیث اس عمر میں سنی ہو جب وہ چیزوں میں فرق کرنے لگا ہو یعنی بات کو سمجھنے لگا ہو۔اس نقطہ نظر کو مستر دکر دیا گیاہے کیونکہ بچہ اسی وقت چیزوں میں فرق کر سکتا ہے جب وہ اسے صحیح طور پر سن سکے۔اگر ایسانہیں ہے تووہ اسے صحیح طور پر سمجھ بھی نہیں سکتا۔

# سبق2: حدیث کو حاصل کرنے کے مختلف طریقے

مدیث کو حاصل کرنے کے طریقے آٹھ ہیں:

- شیخ (یعنی استاذ) کے الفاظ میں سننا (ساع حدیث)
  - شيخ كويڙھ كرسانا (قراءة على الشيخ)
    - اجازت
    - مناولة
    - كتابت
    - اعلام
    - وصيت

#### • وجادة

ہم ان میں سے ہر ایک سے متعلق مخضر بحث کریں گے۔ حدیث کو آگے منتقل کرتے ہوئے ان طریقوں کو جن مخصوص الفاظ میں بیان کیاجا تاہے، ہم ان کی بھی مخضر اُوضاحت کریں گے۔

## شیخ کے الفاظ میں سننا(ساع حدیث)

اس کی صورت میہ ہے کہ شخ احادیث پڑھ کر سنائے اور اس کے طالب علم احادیث کو سنیں۔ شخ احادیث کو اپنی کتاب سے پڑھ کر بھی سنا سکتا ہے اور اپنی یادد اشت کے سہار ہے بھی بیان کر سکتا ہے۔ طالب علم اس حدیث کو سن کر اپنے حافظے میں بھی محفوظ رکھ سکتے ہیں اور اپنی نوٹ بک میں بھی اسے لکھ سکتے ہیں۔

اہل علم کی اکثریت کے مطابق حدیث کو حاصل کرنے کا سب سے بہترین طریقہ یہی ہے۔ (چونکہ کسی شخص کے لئے حدیث کو آگے منتقل کرتے وقت بیہ بتاناضر وری ہے کہ اس نے بیہ حدیث کس طریقے سے اپنے استاذ سے حاصل کی ہے، اس وجہ سے کچھ اسٹینڈرڈ الفاظ کو مخصوص طریقوں کے لئے مقرر دیا گیا ہے۔) جس زمانے میں یہ الفاظ کو مخصوص طریقوں کے لئے مقرر دیا گیا ہے۔) جس زمانے میں یہ الفاظ مقرر نہیں کیے گئے تھے، اس زمانے میں آگے حدیث بیان کرتے ہوئے ان میں سے کوئی لفظ بھی بول دیا جانا درست سمجھا جاتا تھا۔ لیکن جب یہ الفاظ مقرر کر دیے گئے، اس کے بعد انہی الفاظ میں حدیث کو بیان کرناضر وری ہے۔ اس کی تفصیل ہے ہے:

- سن کر حدیث حاصل کرنے کے لئے: سمعت (میں نے سناہے) یاحد ثنی (انہوں نے مجھ سے حدیث بیان کی۔)
  - بیبیان کرنے کے لئے کہ استاذ نے حدیث پڑھ کر سنائی: اخبر نی (انہوں نے مجھے خبر پہنچائی۔)
    - اجازت كے لئے: انباءني (انہوں نے مجھے خبر پہنچائی۔)
  - ساع نداكره كے لئے: قال لىي (انہوں نے مجھ سے كہا) ياذكر لىي (انہوں نے مجھ سے ذكر كيا۔)

نوٹ: حدیث روایت کرنے میں اس بات کا اہتمام بھی کیا گیاہے کہ ایک شخص ہے بھی بتائے کہ اس نے حدیث کو اپنے استاذ سے
کس طریقے سے حاصل کیا۔ یہ طریق کاربتانا ہر حدیث روایت کرنے والے شخص کے لئے ضروری قرار دے دیا گیا۔ اس وجہ سے
پچھ اسٹینڈرڈ الفاظ کو ہر طریقے کے لئے مخصوص کر دیا گیاہے۔ سماع مذاکرہ کا معنی ہے کہ ایک محدث دو سرے محدث سے اپنی
احادیث شیئر کرے تا کہ دونوں کے علم میں اضافہ ہو۔ سماع مذاکرہ میں سنی ہوئی احادیث کو بیان کرنے کے لئے 'قال لی ' یا 'ذکر لی '
کے الفاظ استعال کئے جاتے ہیں۔ سماع مذاکرہ اور سماع حدیث میں فرق یہ ہے کہ سماع حدیث میں شخ اور طالب علم حدیث کو سننے یا
سنانے کی با قاعدہ تیاری کرکے آتے ہیں جبکہ سماع مذاکرہ میں ایسانہیں ہو تا۔

## شیخ کے سامنے حدیث پڑھ کرسنانا

اسے اکثر محدثین نے "عرض" کانام بھی دیاہے۔ اس کی صورت سے ہے کہ طالب علم حدیث پڑھے اور شخ یا استاذ اس حدیث کو سف اس سے فرق نہیں پڑتا کہ ایک شاگر دخو د پڑھ رہاہے یا دوسر اپڑھ رہاہے، شاگر دکسی کتاب سے پڑھ کر سنارہاہے یا اپنے حافظے کی مد د سے زبانی پڑھ رہاہے، شنخ حدیث کو اپنے حافظے کی مد دسے ہی سن رہاہے یا اس نے اپنے سامنے کتاب رکھی ہوئی ہے، پڑھنے والا شاگر د ثقہ ہے یا نہیں ہے۔

نوٹ: اس طریق کار کا مقصد میے تھا کہ شاگر دوں کی غلطیوں کی اصلاح ہو جائے۔ اس دور میں استاذ اور شاگر د دونوں ہی بالکل اسی طرح حافظ حدیث ہوا کرتے تھے جیسا کہ آج کل حافظ قر آن ہوتے ہیں۔ شاگر دیڑھتا جاتا تھا اور استاذ اس کی تائید کر تار ہتا تھا۔ اگر شاگر دکھیں غلطی کرتا تو استاذ اسے ٹوک کر اس کی تھیج کر دیتا۔ اگر شاگر د حافظ نہ ہوتا، تو وہ کتاب سے احادیث پڑھ کر سناتا جاتا۔ اگر وہ غلط پڑھتا یا کتاب میں کوئی غلطی موجو د ہوتی تو استاذ اس کی اصلاح کر دیا کرتا تھا۔

شخ کے سامنے حدیث کو پڑھ کر روایت کرناایک بالکل درست طریق کارہے اگر چہ بعض شدت پبند افراد نے اس سے اختلاف کیا ہے۔ اس طریق کار کے درجے سے متعلق تین نقطہ ہائے نظر پائے جاتے ہیں۔ امام مالک، بخاری اور حجاز و کوفہ کے جلیل القدر علماء کی رائے کے مطابق یہ طریقہ، پہلے طریقے (یعنی شخ سے سننے) کے برابرہے۔ اہل مشرق (یعنی خراسان، ہندوستان وغیرہ) کے علماء کی اکثریت کے نقطہ نظر کے مطابق یہ پہلے طریقے سے ادنی درجے کا طریقہ ہے۔ امام ابو حنیفہ، ابن ابی ذئب اور مالک سے ایک ایک روایت کے مطابق یہ پہلے طریقے سے اعلی درجے کا طریقہ ہے۔

#### اس طریقے کو بیان کرنے کے الفاظ کی تفصیل بیہے:

- سب سے محفوظ طریقہ بیہ ہے کہ کہاجائے، "قرات علی فلان" یعنی "میں نے فلاں کے سامنے اسے پڑھاہے" یا "قری علیه و انا اسمع فاقر به " یعنی "ان شخ کے سامنے اس مدیث کو پڑھ کر سنایا گیا۔ میں نے خودا پنے کانوں سے سنا کہ استاذ نے اس مدیث کی توثیق کر دی۔ "
- یہ بھی درست ہے کہ اس طریقے کو پہلے طریقے (یعنی شیخ سے سننے) کے الفاظ میں بیان کر دیا جائے لیکن ساتھ ہی قراءۃ (یعنی پڑھنے) کے الفاظ بول دیے جائیں جیسے "حد ثنا قراءۃ علیہ" یعنی "انہوں نے ہم سے حدیث بیان کی جو ان کے سامنے پڑھنی گئی۔"
  - محدثین اکثراو قات لفظ"ا خبرنا" لیخی"انہوں نے ہمیں خبر دی" کہہ کراس سے یہ طریقہ مراد لیتے ہیں۔

#### اجازت

اس کا مطلب ہے حدیث کسی کو روایت کرنے کی زبانی یا تحریری اجازت دینا۔ (ایبااس صورت میں ہو تاہے جب شیخ شاگر د کو با قاعدہ حدیث کی تعلیم دیے بغیر اسے اپنے آپ سے حدیث روایت کرنے کی اجازت دے دے۔)

اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ شیخ کسی شخص سے یہ کہے، "میں نے تمہیں اس بات کی اجازت دی کہ تم مجھ سے صحیح بخاری روایت کرو۔" اجازت کی بہت سی اقسام ہیں جن میں سے ہم یا نچ کاذکر کریں گے۔

- شیخ کسی متعین طالب علم کو متعین حدیث کے بارے میں اجازت دے: مثلاً وہ کسی خاص شاگر دکویہ کیے، "میں نے تہمیں اجازت دی کہ تم مجھ سے صحیح بخاری کی ہیہ حدیث روایت کرو۔" یہ اجازت کی سب سے اعلی شکل ہے۔
- شیخ کسی متعین شاگر د کوغیر متعین حدیث کے بارے میں اجازت دے: مثلاً "میں نے تہہیں اجازت دی کہ تم نے مجھ سے جو بھی حدیث سنی ہے،اسے روایت کر دو۔ "
- شیخ غیر متعین افراد کوغیر متعین حدیث کے بارے میں اجازت دے: مثلاً "میں سب کویہ اجازت دیتا ہوں کہ وہ مجھ سے جو حدیث سنیں،روایت کر دیں۔"
- شیخ غیر متعین افراد یا غیر متعین حدیث کے بارے میں اجازت دے: مثلاً "میں کتاب السنن کی اجازت دیتا ہوں" جبکہ کتاب السنن کئی ہوں۔ یا"میں محمد بن خالد کو اجازت دیتا ہوں" جبکہ اس نام کے متعد دافر ادموجود ہوں۔
- شیخ کسی غیر حاضر شخص کے لئے اجازت دے دے: وہ غیر حاضر شخص حقیقتاً دنیا میں موجود ہو مثلاً "میں نے فلاں اور اس کے بیٹے کو اجازت دی "۔ یہ بھی ممکن ہے وہ غیر حاضر شخص دنیا میں موجود ہی نہ ہو مثلاً "میں نے فلاں اور اس کی آنے والی نسل کو اجازت دی۔ "

اہل علم کی اکثریت کے نزدیک پہلی قسم کی اجازت دینا درست ہے اور اسی پر ان کا عمل رہا ہے۔ اہل علم کے ایک گروہ جس میں امام شافعی بھی ایک روایت کے مطابق شامل ہیں نے اس اجازت کو بھی غلط قرار دیا ہے۔

باتی قسم کی اجاز توں کے درست ہونے یانہ ہونے کے بارے میں شدید اختلاف رائے پایا جاتا ہے۔ ان میں سے ہر قسم کی اجازت میں تساہل اور سستی تو بہر حال پائی ہی جاتی ہے۔

#### اجازت کو بیان کرنے کے الفاظ یہ ہیں:

• سب سے بہتر توبیہ ہے کہ کہاں جائے،"ا جاز لی فلان" یعنی "فلاں نے مجھے اس حدیث کوروایت کرنے کی اجازت دی

"\_\_\_\_

- ساع (یعنی پہلے طریق) کے الفاظ کے ساتھ 'اجازت' کالفظ لگاکر بھی اسے بیان کرنا درست ہے جیسے "حد ثنا اجازۃ" یعنی "انہوں نے ہمیں خبر بیان کرنے کی اجازت دی" یا "اخبر نا اجازۃ" یعنی "انہوں نے ہمیں خبر بیان کرنے کی اجازت دی۔"
- بعد کے دور کے اہل علم (متاخرین) نے اجازت کے لئے "انباءنا" کا لفظ استعال کرنا شروع کیا ہے اور اسے کتاب "الوجازة فی تجویز الاجازة" کے مصنف ابوالعباس الولید بن بکر العمری نے بھی اختیار کیا ہے۔

نوٹ: یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ حدیث پر کسی شخص کی اجارہ داری تو نہیں ہے پھر اجازت لینے کو ضروری کیوں قرار دیا گیا ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ یہاں اجازت حدیث کو بیان کرنے کے لئے نہیں لی جار ہی بلکہ اس حدیث کو اس مخصوص استاذ سے منسوب کرنے کے لئے لی جار ہی ہے۔ ایک استاذ اگر کسی حدیث کو پبلک محفل میں بیان کرتا ہے تو اسے آگے روایت کرنے اور استاذ سے منسوب کرنے کے لئے کسی اجازت کی ضرورت نہیں۔ لیکن وہ ان احادیث کو کسی ایک شخص کو بتا دیتا ہے تو اس صورت میں اسے آگے روایت کرنے کے لئے کا جازت کی خروت نہیں۔ لیکن اجازت لے لی جائے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ عین ممکن ہے کہ حدیث کی سند یا متن میں کوئی ایسا مسئلہ پایا جاتا ہو جس کے باعث شنخ اسے روایت کرنا نہ چاہتا ہو اور شاگر د اس حدیث کو استاذ کی طرف منسوب کرکے عام کر دے۔

#### مناولة (دے دینا)

(شیخ اگر کسی شخص کو حدیث کی ہاتھ سے لکھی ہوئی کتاب پکڑا دے تواسے مناولۃ کہا جاتا ہے۔) مناولۃ کی دواقسام ہیں: اجازت کے ساتھ دینااور اجازت کے بغیر دینا۔

- اجازت کے ساتھ دینا: یہ اجازت کی سب سے اعلی قشم ہے۔ اس کی صورت یہ ہے کہ شیخ، اپنے شاگر د کو حدیث کی ڈائری دائر کی خور سے دوایت کر سکتے ہو۔" اس کے بعد وہ دائری شاگر د کی ملکیت ہو جائے باشاگر داس ڈائری کو نقل کر کے اسے شیخ کو واپس کر دے۔
- اجازت کے بغیر دینا: اس کی صورت میہ ہے کہ شیخ طالب علم کوڈائر کی دے اور مختصر طور پر میہ کہہ دے کہ "میر می سنی ہوئی احادیث ہیں۔" (یعنی وہ اسے روایت کرنے کی اجازت نہ دے۔)

جہاں تک اجازت کے ساتھ مناولت کا تعلق ہے تواس قسم کی مناولت کی بنیاد پر حدیث کوروایت کرنادرست ہے۔اس کا درجہ البتہ شخ سے سننے یا اسے سنانے سے بہر حال کم ہے۔ صحیح نقطہ نظر کے مطابق اجازت کے بغیر مناولت کی بنیاد پر حدیث روایت کرنادرست نہیں ہے۔

نوٹ: اس طریق کار کو صحیح طور پر سمجھنے کے لئے یہ جاننا ضروری ہے کہ اس دور میں کتابیں آج کل کی کتب کی طرح نہیں ہوا کرتی تھیں۔ اس دور کی کتب زیادہ ترلوگوں کی ذاتی ڈائری کی حیثیت رکھتی تھیں۔ محدثین اپنی ڈائری میں احادیث درج کرتے اور اگر انہیں کسی کو تحریری صورت میں احادیث دینا مقصود ہو تیں تواسے یہ ڈائری دے کر اجازت دے دیا کرتے تھے۔ ایسی ڈائریوں کے بہت سے مخطوطے دنیا بھرکی لا بھر پریوں اور عجائب گھروں میں اب تک موجود ہیں اور ان پر ماہرین حدیث تحقیق کرتے رہتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ ان میں سے سب سے قدیم مخطوطہ دو سری صدی ہجری کا ہے۔ ان مخطوطوں کی سافٹ کا پیاں بعض ویب سائٹس پر بھی دستیاب ہیں۔

## مناولت کوبیان کرنے کے لئے بیرالفاظ مقرر کئے گئے ہیں:

- بہتر الفاظ یہ ہیں، "ناولنی " یعنی "انہوں نے کتاب مجھے دی " یا گر اجازت بھی دی ہو تو "ناولنی و اجاز لی " یعنی "انہوں نے محملے کتاب دی اور اسے روایت کرنے کی اجازت بھی دی۔ "
- پہلے دوطریقوں کے الفاظ کو "مناولة" کے الفاظ کے ساتھ ملا کر استعال کرنا بھی درست ہے جیسے "حدثنی مناولة" یعنی "انہوں نے کتاب دے کر مجھے خبر پہنچائی۔" "انہوں نے کتاب دے کر مجھے خبر پہنچائی۔"
- بعدے دورے اہل علم جیسے کتاب"الو جازۃ فی تجویز الاجازۃ" کے مصنف ابوالعباس ولید بن بکر المعمری نے اس کے لئے "انباءنا" لیعنی "انہوں نے مجھے خبر پہنچائی" کالفظ مخصوص کر لیاہے۔

## كتابت

(کتابت لکھ کر احادیث کسی کو دینے کو کہتے ہیں) اس کی صورت یہ ہے کہ شیخ کسی موجو دیاغیر موجو دشخص کے لئے احادیث اپنے ہاتھ سے لکھ دے پاکسی اور سے لکھواکر اس شخص کو دے دے۔اس کی بھی دواقسام ہیں:

- ایک توبیہ کہ شخ احادیث کو لکھ کر بھجوانے کے ساتھ ساتھ اسے روایت کرنے کی اجازت بھی دے دے۔ جیسے وہ یہ کہے، "میں نے جو کچھ لکھ کر آپ کو دیاہے، میں اس کی روایت کی اجازت دیتا ہوں۔"

ان میں سے پہلی قشم کی کتابت کا تھم بالکل اسی مناولۃ کی طرح ہے جس کی روایت کی اجازت دے دی گئی ہو۔ ایسی احادیث کی روایت کرنا درست ہے۔ دوسری قشم کی کتابت کے بارے میں اہل علم کے ہال اختلاف رائے ہے۔ ایک نقطہ نظر کے مطابق ایسی تحریر کی روایت منع ہے لیکن حدیث کے ماہرین کے صحیح نقطہ نظر کے مطابق اس کی روایت کرنا درست ہے۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ لکھ کر دینے کا مطلب ہی روایت کرنے کی اجازت دینا ہوتا ہے۔

نوٹ: مناولت اور کتابت میں فرق ہے ہے کہ مناولت میں کوئی شیخ اپنی پہلے سے لکھی ہوئی احادیث کسی شاگر دکو دے دے جبکہ کتابت میں خاص طور پر احادیث کسی شخص کے لئے لکھوائی جائیں۔ پر نٹنگ پریس اور انٹر نیٹ کے موجو دہ دور میں یہ بات کچھ عجیب سی معلوم ہوتی ہے لیکن اس دور میں چونکہ فن تحریر اس قدر ترقی یافتہ نہ تھا، اس وجہ سے یہ تمام معاملات پیش آیا کرتے سے۔

اب سوال یہ بیدا ہوتا ہے کہ کیا تحریر پر اعتماد کرتے ہوئے یہ طے کر لیاجائے گا کہ یہ احادیث اس شخص سے روایت کی گئی ہیں جس نے یہ تحریر لکھی ہے۔ ایک نقطہ نظر تو یہ ہے کہ محض تحریر پر اعتماد نہ کیا جائے کیونکہ مختلف افراد کی تحریر یں ملتی جاتی ہوا کرتی ہیں۔ یہ نقطہ نظر کمزور ہے۔ صحیح نقطہ نظر میر ہے کہ تحریر سے اس کے لکھنے والے کی پہچان ہوتی ہے کیونکہ ہر شخص کی تحریر مختلف ہوتی ہے (اور تحریر پہچان نے کے ماہرین اس کا فیصلہ کر سکتے ہیں۔)

نوٹ: موجودہ دور میں بھی ایسے ماہرین موجود ہیں۔ میرے استاذ محمد عزیر سمس صاحب نے ابن تیمیہ کی کتب کے مخطوطوں پر تفصیلی کام کیاہے جس کی وجہ سے وہ ان کی تحریر سے اس حد تک واقف ہو گئے ہیں کہ کسی بھی مخطوطے کو دیکھ کر بتاسکتے ہیں کہ بیہ مخطوطہ ابن تیمیہ کے ہاتھ کا لکھا ہواہے یا نہیں۔

## كتابت كوبيان كرنے كے لئے يہ الفاظ مقرر كيے گئے ہيں:

- تحریر میں بیہ بات واضح کر دی گئی ہو جیسے لکھا ہو، "بیہ تحریر فلاں شخص کے لئے ہے۔"
- روایت کرنے والا روایت کرتے ہوئے ساع کے الفاظ کے ساتھ ساتھ "کتابت" کے لفظ کا اضافہ کر دے، جیسے "حد ثنی فلان کتابہ" فلان کتابہ" فلان کتابہ"

#### اعلام

اعلام کی صورت میر ہے کہ شخ ، اپنے شاگر دکو (پرائیویٹ مجلس میں) یہ بتائے کہ اس نے میہ حدیث یا حدیث کی میہ کتاب اپنے شخ سے سن رکھی ہے۔الیی صورت میں شاگر دکے لئے اس حدیث کوروایت کرنے کے بارے میں اہل علم کے ہاں اختلاف رائے ہے:

- حدیث، فقہ اور اصول فقہ کے ماہرین کی اکثریت کے نقطہ نظر کے مطابق الیبی حدیث کی روایت جائز ہے۔
- بعض محدثین کے نقطہ نظر کے مطابق ایسی حدیث کو آگے روایت کرنا جائز نہیں ہے۔ یہی نقطہ نظر صحیح ہے کیونکہ شیخ نے شاگر د کویہ حدیث بتاتو دی ہے لیکن اس حدیث میں کوئی ایسی خامی موجو دہے جس کی وجہ سے شیخ نے اس حدیث کی روایت کی اجازت نہیں دی ہے۔ اگر اس حدیث میں یہ خامی موجو دنہ ہوتی توشیخ اس حدیث کوروایت کرنے کی اجازت دے دیتا۔

"اعلام" کوبیان کرنے کے لئے یہ الفاظ کہے جاتے ہیں، "اعلمنی شیخی بکذا" یعنی "میرے استاذنے مجھے اس حدیث کے بارے میں مطلع کیا۔"

#### وصيت

وصیت کی صورت میہ ہے کہ ایک شیخ مرتے ہوئے یا کسی طویل سفر پر جاتے ہوئے کسی شخص کو اپنی حدیث کی ڈائر کی دینے کی اجازت دے جائے۔

بعض اہل علم کے نزدیک اس ڈائری کی احادیث کو روایت کرنا جائز ہے۔ یہ نقطہ نظر درست نہیں۔ دیگر اہل علم اس ڈائری کی احادیث کو روایت کرنے کی اجازت احادیث کو روایت کرنے کی اجازت نہیں سمجھتے کیونکہ شیخ نے ڈائری اس شخص کو دینے کی وصیت کی ہوتی ہے، روایت کرنے کی اجازت نہیں دی ہوتی۔ یہی نقطہ نظر درست ہے۔

وصیت کوان الفاظ میں ادا کیا جاتا ہے، "اوصی الی فلان بکذا" لیعنی "انہوں نے فلاں کے لئے بیہ وصیت کی" یا" حدثنی فلان وصیۃ " یعنی " فلاں استاذ نے وصیت کے ذریعے بیہ حدیث مجھ تک منتقل کی۔ "

#### وجاده

وجادہ، وجد کا مصدر ہے اور اس کا مطلب ہے کسی چیز کو پانا۔ اس کی صورت یہ ہے کہ ایک طالب علم کو شیخ کے ہاتھ کا لکھا ہوا حدیث کا کوئی نسخہ مل جائے اور وہ طالب علم شیخ کی تحریر کو پہچانتا ہو۔ ایسی صورت میں اس نے حدیث کو نہ تو براہ راست سنا ہوتا ہے اور نہ ہی اسے حدیث کو شیخ سے روایت کرنے کی اجازت ملی ہوتی ہے۔

وجادہ کے ذریعے روایت، منقطع حدیث کی طرح ہوتی ہے لیکن اس میں ایک قسم کا اتصال پایاجا تا ہے۔ اس کو اداکرنے کے لئے یہ الفاظ اداکئے جاتے ہیں،"وجدت بخط فلان او قرات بخط فلان کذا" یعنی" مجھے فلال کی تحریر ملی ہے یا میں نے فلال کی تحریر پڑھی ہے اور اس میں یہ لکھا ہے۔۔۔"۔اس کے بعدوہ اسناد اور متن کو نار مل انداز میں بیان کرتا ہے۔

نوٹ: بیسویں صدی میں وجادہ کے ذریعے بہت سے قدیم مخطوطات دریافت ہوئے ہیں۔ مخطوطہ (Manuscript) دور قدیم کی

قلمی تحریر کو کہتے ہیں۔ مخطوطے عام طور پر آثار قدیمہ یالو گوں کے نوادرات کے ذاتی ذخیرے سے دستیاب ہواکرتے ہیں۔ ان مخطوطوں کے صحیح ہونے کو پر کھنے کے لئے ریڈ یو کاربن ٹیسٹ کا استعال کیا جاتا ہے تا کہ ان مخطوطوں کا صحیح دور معلوم کیا جا سکے۔کاربن ٹیسٹ کے علاوہ مخطوطے کے متن میں بھی بعض شواہد پائے جاتے ہیں جن سے یہ معلوم ہو تاہے کہ یہ مخطوطہ کس دور کاہے۔

مثال کے طور پر مصنف کی تحریر کے اگر دو سرے نمونے بھی پائے جاتے ہوں تواس مخطوطے کو ان سے ملا کر دیکھا جاتا ہے۔ یا پھر اس مخطوطے کے اقتباسات اگر اس دور کی دیگر تصانیف میں پائے جاتے ہوں تواس مخطوطے کو ان اقتباسات سے ملا کر دیکھا جاتا ہے۔ان طریقوں سے یقین کی حد تک بیہ معلوم ہو جاتا ہے کہ بیہ مخطوطہ اصلی ہے۔

اس کی ایک مثال صحیفہ ہمام بن منبہ ہے۔ ہمام بن منبہ رحمہ اللہ سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کے شاگر دیتھے اور انہوں نے سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے احادیث سن کر انہیں ایک صحیفے میں لکھ لیاتھا۔ یہی احادیث بعد میں امام بخاری، مسلم اور احمد بن حنبل نے اپنی کتب میں درج کیں۔ ہمام بن منبہ کاصحیفہ بہت بعد میں دریافت ہوا۔ ڈاکٹر حمید اللہ جیسے ماہرین نے اس کی احادیث کا بخاری، مسلم اور احمد کی متعلقہ احادیث سے موازنہ کیا تو انہیں سوائے جھوٹی موٹی کتابت کی غلطی کے اور کوئی فرق نہ مل سکا۔ اس کی تفصیل ان کتب میں دیکھی جاسکتی ہے:

- A. F. L. Beeston, T. M. Johnstone, R. B. Serjeant and G. R. Smith (Ed.), Arabic Literature To The End of Ummayyad Period, 1983, Cambridge University Press, p. 272
- Sahifa Hammam bin Munabbih: The Earliest Extant Work On The Hadith, 1979, M. Hamidullah, Centre Cultural Islamique
- R. M. Speight, "A Look At Variant Readings In The Hadith", Der Islam, 2000, Band 77, Heft 1, p. 170.

(به حواله جات اللك سے ليے گئے ہيں:

( http://www.islamic-awareness.org/Hadith/hadith.html

## سوالات اور اسائنمنٹ

- حدیث کے حصول کی تمام صور توں کو مثالوں سے بیان کیجیے۔
  - کتابت، اجازت اور مناولت میں کیا فرق ہے؟
- وجادہ سے کیامر ادہے؟ موجو دہ دور میں ملنے والے مخطوطوں کے اصلی یا جعلی ہونے کی پہچان کس طرح کی جاسکتی ہے؟

# سبق 3: کتابت حدیث اور حدیث سے متعلق تصانیف کا طریق کار

# حدیث کو تحریر کرنے کا حکم

صحابہ و تابعین میں حدیث کو تحریر کرنے کے بارے میں مختلف نقطہ ہائے نظر پائے جاتے ہیں۔ ان میں سے بعض صحابہ جیسے سیدنا ابن عمر، ابن مسعود اور زید بن ثابت رضی اللہ عنہم اس کام کو پسند نہیں کرتے تھے۔ بعض دیگر صحابہ و تابعین جیسے سیدناعبداللہ بن عمرو، انس اور عمر بن عبدالعزیزر ضی اللہ عنہم کے نزدیک ایسا کرنے میں کوئی حرج نہیں۔

بعد کے ادوار میں یہ اختلاف رائے ختم ہو گیا اور مسلمانوں کے تمام اہل علم نے اس بات پر اتفاق کر لیا کہ احادیث کو لکھ لینا چاہیے تا کہ ان کا بیہ ذخیر ہ ضائع نہ ہو جائے۔

# احادیث لکھنے کے بارے میں اختلاف رائے کی وجوہات

صحابہ کے مابین اس اختلاف کی وجہ اس بارے میں مختلف احادیث تھیں۔ مثال کے طور پر:

مسلم روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "مجھ سے سن کر قر آن کے سواکوئی اور بات نہ لکھا کرو۔ جس نے قر آن کے علاوہ اب تک کچھ اور لکھاہے، وہ اسے مٹادے۔"

بخاری ومسلم روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "ابوشاہ کو یہ باتیں لکھ کر دے دو۔ "

اس کے علاوہ کچھ اور احادیث بھی موجو دہیں جن میں آپ نے سید ناعبد اللہ بن عمر ورضی اللہ عنہما کو احادیث لکھنے کی اجازت دے دی۔

# احادیث لکھنے سے منع کرنے اور اجازت دینے کی تطبیق

اہل علم نے دونوں قسم کی احادیث، جن میں حدیث لکھنے سے منع کیا گیا ہے یا حدیث لکھنے کی اجازت دی گئی ہے، کو اکٹھا کر کے سمجھنے کی کوشش کی ہے۔ ان میں سے بعض کہتے ہیں کہ لکھنے کی اجازت اس شخص کے لئے تھی جسے احادیث کے بھول جانے کا خد شہ تھا۔ جو شخص اچھی یاد داشت کا مالک تھا، اسے لکھنے سے منع کرنے کی وجہ یہ تھی کہ وہ تحریریز ہی تکیہ نہ کرنے لگ جائے۔

دیگر اہل علم کا بیہ خیال ہے کہ شروع میں حدیث لکھنے سے اس وجہ سے منع فرمایا گیا کہ اس وقت قر آن کی تحریر کا کام جاری تھا اور بیہ خدشہ تھا کہ قر آن اور حدیث خلط ملط نہ ہو جائیں۔ جب بیہ خدشہ نہ رہاتو اس کے بعد حدیث لکھنے کی اجازت بھی دے دی گئی۔ اس وجہ سے حدیث لکھنے کی ممانعت منسوخ ہو چکی ہے۔ نوٹ: یہ دوسر انقطہ نظر ہی صحیح معلوم ہو تاہے۔اس کی وجہ یہ تھی کہ اس معاشرے میں اہم باتوں کو لکھ لینے کازیادہ رواج موجود نہ تھااور رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے قر آن مجید کی تدوین کاجو کام شر وع کر رکھا تھا، وہ عربوں کے لئے ایک نئی چیز تھی۔ چونکہ یہ لوگ تحریر کرنے ، کاغذات اور دیگر مواد کو الگ الگ کرنے اور اسے محفوظ کرنے کے بہت زیادہ عادی نہ تھے، اس وجہ سے یہ خطرہ تھا کہ اگر قر آن کے علاوہ کچھ اور بھی لکھا جائے گا تو یہ کہیں قر آن میں شامل نہ ہو جائے۔

جب قر آن مجید کی تدوین کا کام بڑی حد تک مکمل ہو گیا اور اس کی ایک با قاعدہ جلد تیار کر لی گئی توبیہ خطرہ نہ رہا کہ قر آن وحدیث خلط ملط ہو جائیں گے۔اس وجہ سے اب حدیث رسول کو لکھنے کی اجازت دے دی گئی۔

# حدیث کو تحریر کرنے والے کو کیااحتیاطی تدابیر کرنی جا ہیں؟

حدیث کو تحریر کرنے والے کاتب کو ان امور کاخیال رکھنا جاہیے:

- وه فن تحرير كاماهر هو يعنى حروف كى شكلول اور نقاط كوا چھى طرح پېچانتاهو تا كه حديث كوپڑھنے اور لكھنے ميں غلطى نه كربيٹھے۔
- اسے عبارت لکھنے کے رموز اور علامات (جیسے کامہ، فل اسٹاپ) سے اچھی طرح واقف ہونا چاہیے تا کہ وہ یہ جان سکے کہ ایک علامت سے پہلے اور بعد میں کیا لکھا ہوا ہے۔
- وہ تحریر کے مشہور اور رائج قواعد کے مطابق تحریر لکھے کیونکہ اگر وہ اپنے ہی قواعد ایجاد کرلے گاتو دوسرے لوگ اسے سمجھ نہ سکیں گے۔
- جہاں جہاں نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا ذکر مبارک آئے، وہ وہاں آپ پر درود وسلام بھی لکھے اور اس کی تکر ارسے اکتائے نہیں۔
  - اسی طرح جہاں اللہ تعالی کاذ کر آئے وہاں وہ اس کی حمد و ثنابیان کرے جیسے "عزوجل"۔
- بعض لوگ ان سب کو اختصار سے لکھتے ہیں جیسے اصلی اللہ علیہ والہ وسلم' کی جگہ صرف اص' یا اصلعم' لکھ دیتے ہیں۔ یہ ایک ناپیندیدہ فعل ہے۔

# احادیث کااصل ماخذسے موازنہ

حدیث کو لکھ لینے کے بعد کاتب کو چاہیے کہ وہ اس حدیث کا اپنے ثیخ کی اصل کتاب سے موازنہ بھی کرلے اگر چہ اسے ثیخ سے حدیث روایت کرنے کے لئے اجازت بھی مل چکی ہو۔ یہ تقابل اس طریقے سے ہونا چاہیے کہ لکھنے والا شخص اپنی اور ثیخ کی تحریر کو آ منے سامنے رکھ کر موازنہ کرے۔وہ اپنی تحریر پڑھ کر سنائے اور دوسر ا ثقتہ شخص ثیخ کی کتاب کا اس سے موازنہ کرتا چلا جائے۔

نوٹ: ان تمام احتیاطی تدابیر کا تعلق اس بات سے ہے کہ حدیث کوروایت کرنے میں کوئی غلطی نہ ہو جائے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے کوئی غلط بات منسوب نہ ہو جائے کیونکہ یہ معاملہ بہت ہی نازک ہے۔ اگرچہ یہ تمام احتیاطی تدابیر اس وقت ایجاد کی گئیں جب احادیث کی تدوین کا عمل جاری تھا۔ لیکن موجودہ دور میں بھی حدیث کی کسی کتاب سے حدیث نقل کرتے ہوئے یہی احتیاط ملحوظ خاطر رکھنی چاہیے تا کہ غلطیوں کو کم سے کم کیا جاسکے۔

موجودہ دور میں ہم کمپیوٹر کی سہولت سے بھی فائدہ اٹھاسکتے ہیں۔ اب قر آن وحدیث کی سافٹ کاپیاں (Softcopies) الیکٹر انک فارمیٹ میں دستیاب ہو چکی ہیں۔ اگر ان کو اچھی طرح چیک کرنے کے بعد ان پر اعتماد کر لیا جائے تو پھر محض کاپی پیسٹ کر کے آیات واحادیث کو غلطی کے بغیر نقل کیا جاسکتا ہے۔

## کتب حدیث میں استعال ہونے والی بعض اصطلاحات

حدیث کو منتقل کرنے کے طریقے کو بیان کرنے کے لئے حدیث کی اکثر کتابوں میں اختصار سے کام لیا گیا ہے۔ اس کی بعض صور تیں یہ ہیں:

- احد ثنا كواثنا ياصرف نا لكهاجا تابـ
  - اأخرنا كواأنا يااأرنا لكهاجاتاب\_
- ایک سند کے بعد دو سری سند شروع کرتے ہوئے 'ج' لکھاجا تاہے۔
- بعض او قات محض اختصار کے لئے لفظ 'قال' کو حذف کر دیا جاتا ہے اگر چہ یہ غلط ہے۔ مثال کے طور پریوں لکھا جاتا ہے،
  "حد ثناعبد اللہ بن یوسف اخبر نامالک" یعنی "عبد اللہ بن یوسف نے ہم سے یہ حدیث بیان کی، مالک نے ہمیں خبر دی "۔اس کو
  اس طرح سے پڑھنا چا ہیے "حد ثناعبد اللہ بن یوسف قال اخبر نامالک" یعنی "عبد اللہ بن یوسف نے ہم سے حدیث بیان کی،
  انہوں نے کہا کہ مالک نے انہیں خبر دی۔"
  - اسی طرح بعض مواقع پراختصار کے لئے لفظ"انہ" کو حذف کر دیاجا تاہے۔

# طلب علم کے لئے سفر

ہمارے اسلاف نے حدیث کو حاصل کرنے کے لئے جو محنت کی، اس کی مثال تاریخ میں نہیں ملتی ہے۔ انہوں نے حدیث کو جمع کرکے اسے محفوظ کرنے کے لئے جس قدر کاوشیں کی اور اپنافیتی وقت صرف کیا، اس کو بیان کرتے ہوئے عقل ونگ رہ جاتی ہے۔ ایک شخص اپنے شہر کے اہل علم سے احادیث جمع کرنے کے بعد قریب اور دور کے شہر وں کا سفر کرتا تا کہ وہ ان شہر ول کے اساتذہ سے احادیث حاصل کر سکے۔ اس کام کے لئے وہ لوگ سفر کی مشقتیں بر داشت کرتے اور اپنی زندگی کا عیش و آرام چھوڑ دیتے۔

خطیب بغدادی نے اس ضمن میں ایک کتاب لکھی ہے جس کانام ہے "الرحلۃ فی طلب الحدیث"۔ اس میں انہوں نے صحابہ، تابعین اور بعد کے ادوار کے اہل علم کے سفروں کی تفصیلات لکھی ہیں جو انہوں نے حدیث جمع کرنے کے لئے گئے۔ انہیں پڑھ کر انسان حیران رہ جا تاہے۔ جو شخص عزیمت کی ان داستانوں کو پڑھناچاہے، وہ اس کتاب کا مطالعہ ضرور کرے کیونکہ یہ کتاب طالبین علم کے عزائم کو تقویت دے گی، ان کی ہمت بڑھائے گی اور ان کی پریشانیوں کو دور کرے گی۔

نوٹ: ٹرانسپورٹ اور کمیونیکیشن کے اس دور میں اس دور کے سفر کی مشقتوں کا اندازہ لگانامشکل ہے جب لوگ ہزاروں کلومیٹر کا سفر گھوڑوں اور اونٹوں پر کیا کرتے تھے جن پر ایک دن میں بمشکل تیس چالیس کلومیٹر کا فاصلہ طے ہو تا۔ راتوں کو جنگلوں اور صحر اوُں میں پڑاو کرنا پڑتا۔ دوسرے شہر پہنچنے پر ایسے لگژری ہوٹل بھی دستیاب نہ ہوا کرتے تھے جہاں انسان آرام سے رہ سکے۔ تدن کی بیر تر قیاں بہت بعد کے دور میں و قوع پذیر ہوئیں۔

موجو دہ دور میں جب سفر بہت آسان ہے، علم کے طالبین کی تعداد کم ہوتی جار ہی ہے۔ موجو دہ دور میں حدیث کے حصول کے لئے بلکہ دین کو سمجھنے کے لئے سفر کر کے اہل علم کے پاس جانا چاہیے۔

# حدیث کی تصانیف کی اقسام

جو شخص خود کواس قابل پائے کہ وہ حدیث کی خدمت کر سکے تواس پرلازم ہے کہ وہ حدیث سے متعلق تصانیف کھے۔ان تصانیف کا مقصد متفرق احادیث کو اکٹھا کرنا، احادیث کے مشکل پہلوؤں کی وضاحت کرنا، غیر مرتب احادیث کو ترتیب دینا، حدیث کے طالب علموں کے استفادے کے لئے فہرستیں اور انڈیکس تیار کرنا (یاسافٹ وئیر بنانا) ہو سکتا ہے۔تصنیف کرنے کے بعد کتاب کو شائع کرنے سے پہلے اس کی غلطیوں کی اصلاح ضروری ہے تا کہ تصنیف دوسروں کے لئے فائدہ مند ہو جائے۔

اہل علم نے احادیث سے متعلق بہت سی اقسام کی کتابیں لکھی ہیں۔ان میں سے مشہور اقسام یہ ہیں:

- الجوامع: بیا جامع کی جمع ہے۔ بیہ وہ کتاب ہے جس میں عقائد، عبادات، معاملات، سوانح حیات، مناقب، رقت قلب، فتنے، قیامت کی علامات وغیرہ وغیرہ ہر قسم کے موضوع پر احادیث اکٹھی کی گئی ہوں۔ اس کی مثال امام بخاری کی "الجامع الصیح" ہے۔
- المسانید: یه امُسندا کی جمع ہے۔اس قسم کی کتاب میں موضوع کی بجائے احادیث کو ان کے راوی صحابی کے نام سے ترتیب دیا جاتا ہے (یعنی ایک صحابی کی تمام روایات ایک جگه اکٹھی کر دی جاتی ہیں۔) اس کی مثال امام احمد بن حنبل کی "مسند" ہے۔
- السنن: ال قسم کی کتابیں فقہ کے موضوعات کے مطابق لکھی جاتی ہیں تا کہ ہر موضوع سے متعلق احادیث ایک جگہ آ جائیں جن سے فقہاء استنباط کر سکیں۔ سنن اور جامع میں فرق رہے کہ سنن میں عقائد، سوانح حیات اور مناقب سے متعلق احادیث درج نہیں کی جاتیں بلکہ صرف احکام سے متعلق احادیث ہوتی ہیں۔ اس کی مثال امام ابوداؤد کی "سنن" ہے۔
- المعاجم: يه المجمم كى جمع ہے۔ اس قسم كى كتابوں ميں مصنف احاديث كواپنے اساتذہ كى ترتيب سے اکٹھا كرتا ہے۔ ان اساتذہ كے ناموں كو عموماً حروف تبحى سے ترتيب دياجا تاہے۔ اس كى مثال امام طبر انى كى تين كتابيں "المجم الكبير، المجم الاوسط اور المجم الصغير "بيں۔
- العلل: اس قسم کی کتابیں ان احادیث پر مشمل ہوتی ہیں جن میں کوئی علت (خامی) پائی جاتی ہو۔ احادیث کے ساتھ ساتھ ان کی (سندیا متن کی) خامیوں کو بھی بیان کیا جاتا ہے۔ اس کی مثال امام ابن ابی حاتم کی "العلل" یاامام دار قطنی کی "العلل" ہے۔ ہے۔
- الاجزاء: يه 'جز' کی جمع ہے۔ يه احادیث کی مخضر کتابيں ہوتی ہيں جن ميں کسی ايک راوی يا کسی ايک موضوع سے متعلق احادیث اکٹھی کی جاتی ہيں۔اس کی مثال امام بخاری کی "جزءر فع اليدين فی الصلاة " ہے۔
- الاطراف: اس قسم کی کتابوں میں کسی ایک حدیث کو بنیاد بناتے ہوئے اس سے متعلق دیگر احادیث کو درج کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد تمام احادیث کی اسناد اور متون کو بیان کیا جاتا ہے۔ اس کی مثال امام مِز ّی کی "تحفۃ الاشر اف بمعرفۃ الاطراف" ہے۔
- المستدرک: مستدرک اس کتاب کو کہتے ہیں جس میں دوسری کتاب کے مصنف کی شر ائط پر پوری اتر نے والی وہ احادیث بیان کی جاتی ہیں جو دوسری کتاب میں بیان نہیں کی گئیں۔ اس کی مثال ابو عبد اللہ الحاکم کی "المستدرک علی الصحیحین" ہے۔ (اس کتاب میں حاکم نے وہ احادیث بیان کی ہیں جو ان کی شخقیق کے مطابق بخاری اور مسلم کی شر ائط پر پورااترتی ہیں لیکن انہوں نے ان احادیث کو اپنی کتابوں میں درج نہیں کیا۔ مسدرک کا مقصد نامکمل کتاب کو مکمل کرناہو تاہے۔)

• المستخرج: مستخرج اس كتاب كو كہتے ہیں جس میں کسی دوسری كتاب میں بیان كر دہ احادیث كی مزید اسناد بیان كی جاتی ہیں۔ یہ مزید اسناد اصل كتاب كے مصنف نے بیان نہیں كی ہو تیں۔ دیگر اسناد کے یہ سلسلے اصل كتاب كے مولف كے استاذیاان كے کسی استاذہ سے جاكر مل جاتے ہیں۔ اس كی مثال ابو نعیم الاصبہانی كی "المستخرج علی الصحیحین" ہے۔ (ابو نعیم نے اس كتاب میں بیان كر دہ احادیث كی مزید اسناد بیان كی ہیں تا كہ ان كی احادیث میں مزید قوت پید اہو جائے۔)

## سوالات اور اسائنمنٹ

- کتب حدیث کی متعد داقسام کی مثالیں بیان کیجیے۔
- موجوده دور میں حدیث کے لئے سفر کیوں کیاجا تاہے؟

# سبق4: روایت حدیث کاطریق کار

# روایت حدیث کے طریق کار کی وضاحت

اس عنوان کا معنی ہے ہے کہ حدیث کو روایت کرنے کی کیفیت، آواب اور طریق کار کو بیان کیا جائے جس پر عمل کرنا ایک حدیث روایت کرنے والے کے لئے ضروری ہے۔اس ضمن میں ضروری بحث گزر چکی ہے۔ مزید تفصیلات یہ ہیں۔

نوٹ: یہاں جو مسائل بیان کیے گئے ہیں، ان کا تعلق اس دور سے ہے جب حدیث کی کتابیں مدون نہ ہوئی تھیں۔ انہیں بیان کرنے کے دو مقاصد ہیں۔ ایک توبیہ کہ اس دور میں حدیث کی روایت میں کی گئی احتیاط کا اندازہ لگایا جاسکے۔ اور دوسرے یہ کہ کتب حدیث میں موجو داحادیث کو پر کھتے وقت یہ دیکھا جاسکے کہ کوئی حدیث ان شر ائط پر پورااتر تی ہے یا نہیں؟

# اگر راوی نے حدیث کو حفظ نہ کیا ہو تو کیا محض کتاب سے پڑھ کر اسے روایت کرنا درست ہے؟

اس بارے میں اہل علم کے مابین اختلاف ہے۔ بعض اہل علم نے اس معاملے میں بہت سخت رویہ اختیار کیاہے اور بعض نے بہت نرم۔ اس کے علاوہ اس میں معتدل نقطہ نظر بھی پایاجا تاہے۔

• بعض اہل علم جیسے امام ابو حنیفہ ، مالک اور ابو بکر الصید لانی الثافعی نے اس ضمن میں سخت رویہ اختیار کیا ہے۔ ان کے نز دیک صرف اسی راوی سے حدیث روایت کرنادر ست ہے جس نے حدیث کو زبانی یاد کرر کھا ہو۔

- بعض اہل علم جیسے ابن لہیعۃ نے نرم رویہ اختیار کیا ہے۔ ان کے نزدیک کسی نسخے سے بغیر اصل سے موازنہ کیے روایت کرنا درست ہے۔
- اہل علم کی اکثریت نے اس معاملے میں اعتدال کاروبیہ اختیار کیا ہے۔ ان کے نقطہ نظر کے مطابق اگر کسی شخص نے کتاب میں دیکھ کر روایت کرنے کی شر اکط کو پورا کر رکھا ہو اور اس کی کتاب بعد میں گم ہو جائے اور اس شخص کا حافظہ اتنا مضبوط ہو کہ غالب گمان کے مطابق اس نے حدیث کو بغیر تغیر و تبدل کے محفوظ کرر کھا ہو (تواس کی روایت کو درست سمجھا جائے گا۔)

# نابيناشخص كى روايت حديث كاحكم

اگر کوئی نابینا شخص جو حدیث کو محض سن کر حفظ نہیں کر سکتا،اگر حدیث کو لکھنے میں کسی ایسے شخص کی مد دلیتا ہے جو ثقہ ہو، سن کر ٹھیک ٹھیک حدیث کو لکھ کر محفوظ کر سکے اور اس کے بعد نابینا شخص کو صحیح صدیث پڑھ کر بھی سنا سکے تواہل علم کی اکثریت کے نز دیک اس کی روایت قابل قبول ہے۔ یہی معاملہ اس آئکھوں والے شخص کا ہے جو پڑھنے کی صلاحیت نہ رکھتا ہو۔

# حدیث کی روایت بالمعنی اور اس کی شر ائط

قدیم اہل علم میں حدیث کو بالمعنی روایت کرنے کے بارے میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے۔ فقہ ، اصول فقہ اور حدیث کے بعض ماہرین جیسے ابو بکر رازی اور ابن سیرین نے اس طریقے سے منع کیا ہے لیکن انہی فقہ ، اصول فقہ اور حدیث کے قدیم وجدید ماہرین کی اکثریت نے حدیث کے مفہوم کو روایت کرنے کو درست قرار دیا ہے۔ یہی نقطہ نظر ائمہ اربعہ یعنی ابو حنیفہ ، مالک، شافعی اور احمد بن حنبل علیہم الرحمة کا ہے۔ ان کی شرط یہ ہے کہ روایت بالمعنی اسی صورت میں جائز ہے اگر روایت کرنے والا حدیث کو اپنے الفاظ میں بیان کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو۔

بعض دیگر اہل علم کا یہ نقطہ نظر ہے کہ روایت بالمعنی اسی صورت میں جائز ہے جب راوی حدیث کے الفاظ اور ان کے معانی سے اچھی طرح واقف ہواور اس کے ساتھ ساتھ لفظ میں معمولی تبدیلیوں سے معانی کے تبدیل ہو جانے کواچھی طرح جانتا ہو۔

یہ تمام بحث ان احادیث کے بارے میں ہے جنہیں کسی کتاب میں تصنیف نہ کیا گیاہو۔جو احادیث کتب حدیث میں درج ہو چکی ہیں انہیں معنوی انداز میں روایت کرنا اب درست نہیں ہے۔ ان احادیث کے الفاظ کو بھی ہم معنی الفاظ سے تبدیل نہیں کیا جا سکتا۔ روایت بالمعنی کا جو از اسی وجہ سے ہے کہ ایک راوی کے لئے یہ مشکل ہے کہ وہ لفظ بلفظ کسی حدیث کو یادر کھے۔ یہی وجہ ہے کہ مفہوم کو یادر کھ کر اسے روایت کرنے کی اجازت دی گئی ہے۔ اگر حدیث کھی جا چکی ہو تو پھر یہ مسکلہ باتی نہیں رہتا اس وجہ سے ککھی ہوئی حدیث کو بالمعنی روایت کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

جو شخص حدیث کو بالمعنی روایت کر رہاہے، اس پر لازم ہے کہ وہ حدیث مکمل کرنے کے بعدیہ الفاظ کیے، " یا کہ جیسا حضور نے فرمایا" یا" آپ نے اس سے ملتی جلتی بات ارشاد فرمائی"۔

نوٹ: روایت بالمعنی کا اصول درست ہے کیونکہ عملاً میہ بہت ہی مشکل کام ہے کہ کسی بات کو جن الفاظ میں سنا جائے، اسے انہی الفاظ میں کسی اور کے سامنے بیان کیا جائے۔ بات کے مفہوم کو اگر سننے والا اچھی طرح سمجھ لے تواسے اپنے الفاظ میں آگے بیان کر سکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ لفظ بلفظ روایت کی جانے والی احادیث کی تعداد بہت کم ہے۔

روایت بالمعنی میں بعض او قات کسی راوی کی غلط قنہی کے باعث بات تبدیل ہو سکتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ محدثین نے روایت کے ساتھ ساتھ درایت کے اصول بھی ایجاد کیے ہیں تا کہ راویوں کی غلط قنہی سے پیدا ہونے والے مسائل کا جائزہ لیا جاسکے۔

# حدیث میں لحن اور اس کے اساب

حدیث میں لحن، کا معنی ہے حدیث کو پڑھنے میں غلطی کرنا۔اس کی دوبڑی وجوہات ہیں:

- عربی زبان اور اس کی گرامر سے عدم واقفیت: حدیث کے طالب علم کے لئے ضروری ہے کہ وہ عربی زبان اور اس کی گرامر کو اتناسکھ لے جس سے وہ حدیث کو پڑھنے میں غلطی سے محفوظ رہ سکے۔ خطیب بغدادی، حماد بن سلمۃ کا قول نقل کرتے ہیں کہ "جو شخص حدیث کا علم حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے اور وہ عربی زبان سے واقف نہیں ہے تو وہ اس گدھے کی طرح ہے جس نے جو کی خالی بوری اٹھار کھی ہے۔" (تدریب الراوی جے کے سے 106)
  - کسی استاذ کے بغیر حدیث کی کتاب سے حدیث حاصل کرنے کی کوشش

جیسا کہ اوپر بیان کیا جاچکا ہے کہ حدیث کو استاذ سے حاصل کرنے کے کئی طریقے ہیں اور ان میں بعض طریقے، دیگر کی نسبت زیادہ بہتر ہیں۔ ان میں سب سے بہتر طریقہ یہ ہے کہ حدیث کو استاذ کے الفاظ میں سنا جائے۔ حدیث کے طالب علم کے لئے لازم ہے کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث کو اہل علم اور محققین کی زبان سے سنے تاکہ وہ پڑھنے کی غلطیوں سے محفوظ رہ سکے۔ ایک طالب حدیث کے لئے یہ مناسب نہیں ہے کہ وہ محض کتابوں اور صحفوں پر اعتماد کرتے ہوئے احادیث روایت کرنے لگ جائے کیونکہ لکھنے میں بھی غلطیاں موجود ہوتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ قدیم اہل علم کہا کرتے تھے، "میری ذاتی ڈائری سے قرآن یا حدیث کو نقل نہ کیا گرو۔"

نوٹ: یہ معاملہ دور قدیم میں تھاجب کتابوں کی حیثیت ذاتی ڈائری کی تھی اور قر آن و حدیث کو اعراب کے بغیر لکھا جاتا تھا۔ موجو دہ دور میں قر آن مجید اور حدیث کی کتابیں اعراب کے ساتھ شائع ہو چکی ہیں۔ان کتابوں کے اعراب کو بہت سے اہل علم نے چیک بھی کر لیاہے۔اس وجہ سے اب کتاب سے حدیث کو پڑھنے میں غلطی کا امکان بہت کم باقی رہ جاتا ہے۔ حدیث کے معانی اور مشکل مقامات کو سمجھنے کے لئے بہر حال اساتذہ کی ضرورت باقی رہ جاتی ہے۔

## سوالات اور اسائتمنٹ

- روایت بالمعنی کن شر ائط کے ساتھ درست سمجھی گئی ہے؟
- حدیث میں کن سے کیام ادہے اور اس کے اسباب کیاہیں؟

# سبق 5: غريب الحديث

## تعريف

لغوی اعتبار سے غریب کا معنی ہے "اپنے اعز وا قارب سے بچھڑا ہوا" لیعنی اکیلا شخص۔ یہاں غریب سے مراد وہ الفاظ ہیں جن کا معنی واضح نہ ہو۔ (یہاں اردوزبان کاغریب مراد نہیں ہے۔) (القاموس جہ 1 سے ص 115)

اصطلاحی مفہوم میں "غریب الحدیث" سے مر اد حدیث کے متن میں آنے والے ایسے الفاظ ہیں جو بہت کم استعال ہوتے ہیں اور قلت استعال کے باعث ان کا معنی سمجھنامشکل ہو۔

# اس فن کی اہمیت

فنون حدیث میں یہ فن بہت زیادہ اہمیت کا حامل ہے۔ حدیث کے ماہرین کے ہاں اس فن سے عدم واقفیت کو بہت براسمجھا جاتا ہے۔ اس علم کا حاصل کرنا ایک دشوار عمل ہے۔ انسان کو اس بات سے ڈرنا چاہیے کہ وہ اللّٰہ کے نبی صلی اللّٰہ علیہ واٰلہ وسلم کے کلام کی توجیہ اپنے وہم و گمان کی بنیاد پر کر دے۔ اس معاملے میں ہمارے اسلاف بہت احتیاط برتاکرتے تھے۔

# غريب الفاظ كي بهترين توضيح

حدیث میں وارد ہونے والے غریب الفاظ کی بہترین تشریح وہی ہے جو اسی حدیث کی دوسری روایت میں موجود ہو۔ اس کی مثال مریض کی نماز کے بارے میں بخاری میں سیدناعمران بن حصین رضی اللہ عنہ کی روایت کر دہ حدیث ہے جس میں ہے، " کھڑے ہو کر نماز پڑھو، اگر اس کی طاقت نہ ہو تو بیٹھ کر اور اگر اس کی بھی طاقت نہ ہو تو 'جنب' پر نماز پڑھو۔"

اس حدیث میں 'جنب' ایک غریب لفظ ہے جس کی وضاحت سنن دار قطنی میں سیرنا علی رضی اللہ عنہ کی بیان کر دہ حدیث سے ہو

جاتی ہے جس میں یہ الفاظ ہیں،"اگر اس کی بھی طاقت نہ ہو تو دائیں کروٹ پر لیٹ کر قبلہ روہو کر نماز ادا کرو۔"

# مشهور تصانيف

- ابوالقاسم بن سلام كي غريب الحديث
- ابن الا ثیر کی النھایۃ فی غریب الحدیث۔ بیراس موضوع پر بہترین کتاب ہے۔
  - سیوطی کی الدرالنشیر۔ یہ النھایة کی تلخیص ہے۔
    - زمخشری کی الفائق

## سوالات اور اسائنمنٹ

- غریب الحدیث سے کیام ادہے؟
- اوپر بیان کر دہ کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# لونط10: آدابروایت

# سبق 1: محدث کے لئے مقرر آداب

## تمهير

حدیث کی تعلیم و تعلم میں مشغول ہو نااللہ تعالی کا قرب حاصل کرنے کا بہترین اور اعلی ذریعہ ہے۔ اس وجہ سے جو شخص حدیث کو حاصل کر کے اسے لوگوں میں پھیلانے میں مشغول ہو ، اس کے لئے لازم ہے کہ وہ اپنے اندر اعلی اخلاق اور اچھی عادات پیدا کرے تاکہ لوگوں میں اس کی پہچان ایک سپچ شخص کی ہو۔ اس شخص کو چاہیے کہ وہ دوسروں کو حدیث پر عمل کرنے سے پہلے خود اس پر عمل کرنے والا ہو۔

# محدث کی شخصیت میں کیا خصوصیات ہونی چاہییں؟

- محدث کی نیت درست ہو اور وہ خلوص نیت سے کام کرے۔ اس کا دل دنیاوی مقاصد جیسے شہرت اور مرتبے کی خواہش سے خالی ہو۔
- اس کا مقصد حدیث کی نشرواشاعت ہونا چاہیے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی تعلیمات کی تبلیغ کے باعث وہ بہت بڑے اجر کاحق دار ہوگا۔
  - وہ حدیث کاعلم ایسے استاذ سے حاصل کرے جو علم اور تجربے میں اس سے بہتر ہو۔
- اگراس سے کوئی ایسی حدیث کے بارے میں پوچھے جس کا اسے خود علم نہ ہو لیکن وہ جانتا ہو کہ کوئی دوسر اشخص اس حدیث کے بارے میں علم رکھتاہے تووہ اس سائل کو دوسرے محدث کی طرف بھیج دے۔
  - اگر کوئی اسے نیت کے درست نہ ہونے کے بارے میں خبر دار کرے تواسے چاہیے کہ وہ فوراً اپنی نیت کی اصلاح کرلے۔

# نوٹ: کیہ تمام خصوصیات دین کی کسی بھی قسم کی خدمت کرنے والے کے لئے ضروری ہیں۔

# حدیث کی تعلیم واملاء کی مجلس کے لئے کس چیز کا اہتمام بہتر ہے؟

- محدث پاک صاف ہو اور اپنے بال اور داڑھی کو اچھی طرح کنگھی کر کے آئے۔ (مقصدیہ ہے کہ اس کی شخصیت باو قار اور اچھی ہو تا کہ لوگ اس سے گھن کھا کر دور نہ بھاگیں۔افسوس کہ ہمارے دور میں دین کی خدمت کرنے والوں میں بیر اچھی عادات مفقود ہوتی جارہی ہیں۔)
  - محدث رسول الله صلى الله عليه واله وسلم كي حديث كي تعظيم كے لئے باو قار انداز اختيار كرے۔
  - محدث تمام حاضرین مجلس کے ساتھ برابری کاسلوک کرے۔ وہ کسی ایک کو دوسرے پرتر جیج نہ دے۔
  - محدث مجلس کا آغاز واختتام الله تعالی کی حمه و ثنااور نبی کریم صلی الله علیه واله وسلم پر درود بھیج کر کرے۔
    - محدث ایسے الفاظ سے اجتناب کرے جو حاضرین مجلس کے عقل و فہم سے بالاتر ہوں۔
  - محدث حدیث کی املاء کے اختتام پر حکایات اور دلچیپ با تیں سنائے تا کہ حاضرین بوریت کا شکار نہ ہوں۔

نوٹ: قدیم محدثین کے ہاں اس بات کا خیال رکھا جاتا تھا کہ تعلیم حدیث کی محافل ایسی ہوں کہ لوگ بات کو اچھی طرح سمجھ لیں، بوریت کا شکار نہ ہوں اور حدیث کی عظمت ان کے دلوں میں گھر کر جائے۔ اسی وجہ سے تعلیم حدیث کے یہ آ داب مقرر کیے گئے۔ موجودہ دور میں بھی یہ آ داب یوری طرح قابل عمل ہیں۔

# حدیث کی تعلیم دینے کے لئے مناسب عمر کیاہے؟

اس بارے میں اختلاف رائے پایاجا تا ہے۔ بعض اہل علم کے نزدیک پچاس یاچالیس سال کی عمر میں یہ کام نثر وع کرناچا ہیے۔ صحیح نقطہ نظریہ ہے کہ یہ کام اس وقت کرناچا ہیے جب انسان اس کام کے قابل ہو جائے۔ یہ کام کسی بھی عمر میں نثر وع کیاجا سکتا ہے۔

## مشهور تصانیف

- خطيب بغدادي كي الجامع الاخلاق الراوى و آداب السامع
- ابن عبرالبركي جامع بيان العلم و فضله و ما ينبغي في روايتة و حمله

# سبق2: حدیث کے طالب علم کے لئے مقرر آداب

## تمهيد

حدیث کے طالب علم کو بعض آداب عالیہ اور اخلاق کریمہ کی پیروی کرناضر وری ہے جو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وألہ وسلم کی حدیث کے اس عظیم علم کے لئے نہیں اور بعض طالب علموں کے اس عظیم علم کے لئے نہیں اور بعض طالب علموں کے ساتھ خاص ہیں۔

# محدث اور طالب علم دونوں سے متعلق آ داب

- طلب علم میں خلوص نیت
- علم کو دنیاوی اغراض و مقاصد کے لئے حاصل کرنے سے اجتناب

ابو داؤد اور ابن ماجہ سیدناابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "جس نے علم کواللہ تعالی کی رضا کے علاوہ کسی دنیاوی مقصد کے لئے حاصل کیا، وہ قیامت کے دن جنت کی خوشبو کونہ یا سکے گا۔

• سنی ہوئی احادیث پر عمل کرنا

# صرف طالب علم سے متعلق آداب

- طالب علم حدیث کو حاصل کرنے اور اسے سمجھنے کے لئے اللہ تعالی سے مدد، توفیق اور آسانی کی دعاکرے۔
  - وہ کلی طور پر طلب حدیث میں مشغول ہو جائے اور اس کے حصول کے لئے ہر ممکن کوشش کرے۔
- اس کے شہر کے جو اساتذہ علمی، دینی اور اعلی سند کے اعتبار سے بلند مرتبے پر فاکق ہوں، ان سے حدیث کی تحصیل شروع کرے۔
- طالب علم اپنے استاذی تعظیم و تو قیر کرے۔ یہ علم حاصل کرنے اور استاذ کے علم سے فائدہ اٹھانے کے لئے ضروری ہے۔استاذ اگر کبھی کوئی چھوٹی موٹی زیادتی بھی کر جائے توطالب علم اسے بر داشت کرے۔
- طالب علم اپنے ساتھی شاگر دوں کی مد د کرے اور ان سے اپناعلم نہ چھپائے۔ علم کو چھپانا ایک گھٹیا در ہے کی حرکت ہے جس سے کمز ور طالب علم ناوا قف رہ سکتے ہیں۔ علم حاصل کرنے کا مقصد تواسے پھیلانا ہی ہے۔

- اگراستاذ عمریامرتبے میں شاگر دسے کم بھی ہو، پھر بھی اس سے علم کے حصول میں طالب علم جھجک یا تکبر کاشکار نہ ہو۔
- طالب علم خود کو محض حدیث کو سن کر لکھنے تک ہی محدود نہ رکھے بلکہ اسے سیجھنے کی کوشش بھی کرے۔ ایسانہ کرنے کی صورت میں وہ بڑی کامیابی سے محروم رہ سکتا ہے۔
- احادیث کے علم کا آغاز صحیح بخاری و مسلم سے کیا جائے۔اس کے بعد سنن نسائی، ترفدی اور ابوداؤد کا مطالعہ کیا جائے۔اس کے بعد بیہ قل کی سنن کبری اور پھر اگر ضرورت ہو تو مسانید جیسے منداحمہ اور موطاءامام مالک کا مطالعہ کیا جائے۔اس کے علاوہ دار قطنی کی "العلل"، بخاری کی تاریخ الکبیر، ابن ابی حاتم کی الجرح والتعدیل، ناموں سے متعلق ابن ماکولا کی کتاب، اور غریب الحدیث سے متعلق ابن الاثیر کی تھایۃ کا مطالعہ کیا جائے۔

# حصه پنجم: اسناد اور اس سے متعلقه علوم

# بونك 11: اسنادى متعلق الهم مباحث

# سبق1: عالى اور نازل اسناد

نوٹ: یہاں سے سند حدیث سے متعلق کچھ اہم مباحث شروع ہورہے ہیں۔ اس سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ ہمارے محدثین نے حدیث کی سندسے متعلق کس قدر گہرائی میں جاکر شخقیق کی ہے۔

## تمهيد

اسناد کاعلم اس امت کی خصوصیات میں سے ہے۔ پچھلی امتوں کے ہاں میہ علم نہیں پایا جاتا۔ میہ طریقہ ایسا ہے جس کے لئے بہت زیادہ تاکید کی گئی ہے۔ ایک مسلمان کو چاہیے کہ وہ حدیث اور اخبار نقل کرتے ہوئے اس طریقے کی پیروی کرے۔ ابن مبارک کہتے ہیں، "اسناد دین میں سے ہیں۔ اگر اسناد نہ ہو تیں تو (دین سے متعلق) جس شخص کا جو جی چاہتا، وہ کہہ دیتا۔ " توری کہتے ہیں، "اسناد مومن کا ہمتھیار ہے۔ "

نوٹ: فرض بیجے کہ ایک شخص A نے اپنے استاذ B کو ایک حدیث بیان کرتے ہوئے سنا۔ استاذ نے اس حدیث کی سند میں اپنے استاذ کا کاذ کر کرتے ہوئے کہا کہ اس حدیث کو میں نے کے سے سنا تھا۔ استاذ کا استاذ کا التاذ کا کاذ کر کرتے ہوئے کہا کہ اس حدیث کو میں نے کے سے سنا تھا۔ استاذ کا استاذ کا استاذ کا کو مختصر کرنے کے لئے A،

حکے پاس پہنچتا ہے تا کہ وہ اس سے حدیث کو بر اہ راست سن سکے۔ یہ عمل "علو اسناد" کہلا تا ہے۔ اس طریقے کا فائدہ یہ ہوتا ہے کہ سند کی زنچیر کی کڑیوں کے کم ہونے سے سند مختصر ہو جاتی ہے اور حدیث پر اعتاد میں اضافہ ہو جاتا ہے۔

علواسنادامت کے اہل علم کاطریقہ رہاہے۔ احمد بن حنبل کہتے ہیں، "اسناد کو بلند کرنے کی کوشش اسلاف کاطریقہ رہاہے۔"
(سیدناعمر رضی اللہ عنہ کے دور خلافت میں) سیدناعبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے شاگر د (ان سے حضرت عمر کی بیان کی ہوئی حدیث سننے کے بعد) کو فہ سے مدینہ کاسفر کیا کرتے تھے تاکہ وہ اس حدیث کو براہ راست سیدناعمر رضی اللہ عنہ سے حاصل کر سکیں۔ حدیث کے حصول کے لئے سفر کرنا ایک نہایت ہی اچھا کام ہے۔ علو اسناد کے لئے صحابہ میں سے ایک سے زائد افر ادنے سفر کیا۔ ان میں سیدنا جابر بن عبداللہ اور ابو ابوب انصاری رضی اللہ عنہما شامل ہیں۔

## تعریف

لغوی اعتبار سے "عالی"،علو کا اسم فاعل ہے اور "نازل" نزول کا۔ یہ ایک دوسرے کے متضاد ہیں اور ان کا مطلب ہے بلند اور پست یا اعلی اور ادنیٰ۔

اصطلاحی مفہوم میں "عالی اسناد" اس سند کو کہا جاتا ہے جس میں راویوں کی تعداد دوسری سند کی نسبت کم ہو اور "نازل اسناد" اس سند کو کہتے ہیں جس میں راویوں کی تعداد زیادہ ہو۔

نوٹ: مثال کے طور پر ایک سند ہے A—B—C—D اور دوسری سند ہے A—B—D ان میں سے پہلی سند "نازل" اور دوسری سند "عالی" کہلائے گی۔

# عُلُو کی اقسام

سند کے علو ( یعنی عالی ہونے ) کی پانچ اقسام ہیں۔ ان میں سے ایک علو مطلق (Absolute Height) ہے اور باقی علونسی Relative ( بند کے علو ( یعنی عالی ہونے ) کی پانچ اقسام ہیں۔ ان میں سے ایک علو مطلق ( Height ہیں۔

- صحیح اور پاکیزہ اسناد کے ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے قربت: یہی مطلق علوہے اور یہ علو کی تمام اقسام میں سب سے اعلی ہے۔(یہی وجہ ہے کہ مالک—نافع—ابن عمر کی سند کوسب سے عالی ماناجا تاہے۔)
- حدیث کے کسی ماہر امام سے قربت: اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وألہ وسلم تک راویوں کی تعداد زیادہ ہو تو پھر حدیث کے کسی امام جیسے اعمش، ابن جرتج، مالک، وغیرہ سے صبحے سند کے ساتھ قریب ہونا اہمیت کا حامل ہے۔
- راوی کی وفات کی وجہ سے علو: اس کی مثال وہ ہے جو امام نووی نے بیان کی ہے کہ "ابو بکر بن خلف—حاکم" کی نسبت "بیتقی —حاکم" کی سند زیادہ عالی ہے کیونکہ بیتقی کی وفات (458ھ)، ابن خلف کی وفات (487ھ) سے پہلے ہوئی تھی۔ (یعنی بیتقی کا زمانہ ابن خلف کی نسبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے زیادہ قریب ہے۔) (التقریب بشرح التدریب جے۔ ص 168)
- حدیث سننے میں اولیت کی وجہ سے علو: جس شخص نے اپنے استاذ سے حدیث کو پہلے سنا ہے ، اس کی سند بعد میں سننے والے

  کی نسبت عالی ہے۔ اس کی مثال میہ ہے کہ دوافراد نے ایک ہی استاذ سے حدیث سنی۔ پہلے کی عمر اس وقت ساٹھ سال تھی

  اور دوسرے کی چالیس سال۔ ان دونوں حضرات تک پہنچنے والی سندیں بر ابر راویوں پر مشتمل ہیں۔ ان میں سے پہلے شخص

  کی سند زیادہ عالی سمجھی جائے گی کیونکہ اس کی عمر زیادہ ہے۔

- حدیث کی معتمد کتابوں سے قربت کی وجہ سے علو: متاخرین نے اس کی بیہ صور تیں بیان کی ہیں:
- موافقت: صحاح ستہ کے مصنفین کے اساتذہ میں سے کسی تک کم واسطوں سے سند کے پہنچنے کو موافقت کہتے ہیں۔

  اس کی مثال ابن حجر نے اس طرح بیان کی ہے، "امام بخاری نے اپنی سند سے قتیبہ سے اور انہوں نے امام مالک سے

  ایک حدیث روایت کی ہے۔ فرض بیجے بخاری اور قتیبہ کے در میان آٹھ راوی ہیں۔ ہم اس حدیث کو کسی اور صحیح

  سند مثلاً ابوالعباس السر اج (امام بخاری کے استاذ) سے روایت کرتے ہیں اور ہمارے اور قتیبہ کے در میان سات

  راوی ہیں تو ہماری سند میں اور امام بخاری کی سند میں موافقت پائی جائے گی اور ہماری سند زیادہ عالی ہوگی۔ " (شرح النخبة ص 61)
- بدل: صحاح ستہ کے مصنفین کے اساتذہ میں سے کسی ایک کے ہم سبق تک کم واسطوں سے پہنچنے کو بدل کہا جاتا ہے۔ اس کی مثال ابن حجریوں بیان کرتے ہیں، "اوپر دی گئی مثال میں ہم امام بخاری کی سند کے مقابلے پر ایک اور سند سے اسی حدیث کوروایت کرتے ہیں لیکن وہ سند قتیبہ کی بجائے قعنبی (امام بخاری کے شیخ الشیخ) تک کم واسطوں سند سے پہنچ جاتی ہے۔ ہماری سند میں قعنبی، قتیبہ کابدل ہوں گے۔ "
- مساوات: صحاح ستہ کے مصنفین کی بیان کر دہ سند اور ہماری بیان کر دہ سند کے راوی اگر بر ابر ہوں تو یہ مساوات کہلائے گی۔ ابن حجر کی مثال کے مطابق، "امام نسائی کوئی حدیث بیان کرتے ہیں اور ان کے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ والد وسلم کے مابین راویوں کی تعداد گیارہ ہے۔ اگر ہماری سند میں بھی یہ تعداد گیارہ ہے تو یہ مساوات کہلائے گے۔"
- مصافحت: اگر ہماری اور صحاح ستہ کے مصنفین کے شاگر دوں کی اسناد میں راوبوں کی تعداد برابر ہو تو اسے
   مصافحت کہاجا تاہے۔

نزول کی اقسام

سندکے نزول (یعنی سند کے طویل ہونے) کی بھی پانچ اقسام ہیں اور یہ علو کی پانچ اقسام کے عین متضاد ہیں۔

# علو بہتر ہے یانزول

اہل علم کی اکثریت کے نزدیک علو، نزول سے بہتر ہے۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ راویوں کی طویل تعداد ہونے کی صورت میں حدیث میں کوئی خلل پیدا ہو جانے کا اندیشہ ہے۔ ابن مدینی کہتے ہیں، "نزول بدقتمتی ہے۔" بیہ اسی صورت میں ہے جب دونوں اسناد صحیح ہونے

میں ایک دوسرے کے برابر ہوں۔

نزول اس صورت میں بہتر ہے اس کی اسناد میں زیادہ ثقہ راوی پائے جاتے ہوں۔

## مشهور تصانيف

اسناد عالی اور نازل کے بارے میں الگ سے کوئی تصنیف نہیں ہے لیکن اہل علم نے الگ سے مخضر کتابیں لکھی ہیں جن کا عنوان ہے "ثلاثیات"۔ ان میں وہ احادیث شامل ہیں جن کے مصنف اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے در میان صرف تین افراد موجود ہیں۔ اس سے یہ معلوم ہو تاہے کہ علماء عالی اسناد کو ترجیح دیا کرتے تھے۔ اس کی مثال ابن حجر کی ثلاثیات بخاری اور سفارین کی ثلاثیات احمد بن حنبل ہیں۔

## سوالات اور اسائنمنٹ

- عالی اور نازل اسناد سے کیام اد ہے؟ سند میں علو کی اہمیت بیان کیجیے۔
  - علو کی اقسام کو اپنے الفاظ میں بیان کیجیے۔

# سبق2: مسلسل

## تعريف

لغوی اعتبار سے بیہ "سلسلہ" کا اسم مفعول ہے جس کا معنی ہے ملی ہوئی چیز۔ اسی سے سلسلہ حدیث ماخو ذہے جو کہ حدیث کے اجزامیں کسی مشابہت کو کہاجا تاہے۔

اصطلاحی مفہوم میں حدیث کے ایک راوی میں ایک حالت یاصفت موجو د ہو اور وہی صفت اس کے بعد کے ہر راوی میں یائی جائے۔

نوٹ: اس کی مثال میہ ہے کہ ایک راوی کوئی بات کہتے ہوئے مسکر ایا ہو تو دوسر اراوی بھی اس بات کو بیان کرتے ہوئے مسکر ائے۔ اس کے بعد تیسر اراوی بھی اسی بات پر مسکر ائے اور یہ سلسلہ آخر تک چپتار ہے۔ ایسا کرنے سے اس بات کی نشاندہی ہوتی ہے کہ راویوں نے حدیث کو محفوظ رکھنے کا زیادہ اہتمام کیا ہے۔

## تعریف کی وضاحت

روایت میں تسلسل کا معنی ہے ہے کہ اسناد میں شر وع سے لے کر آخر تک کوئی ایک صفت یاحالت پائی جاتی ہو یابذات خو دروایت میں کوئی خصوصیت مسلسل پائی جارہی ہو۔

# مسلسل کی اقسام

تعریف کی وضاحت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ تسلسل کی تین بڑی اقسام ہیں: راویوں کی حالت کے اعتبار سے تسلسل، راویوں کی خصوصیات کے اعتبار سے تسلسل اور روایت کی خصوصیات کے اعتبار سے تسلسل۔

# راویوں کی حالت کے اعتبار سے تسلسل

- راویوں کے حالات کے اعتبار سے تسلسل ان کے قول یا فعل کی بنیاد پر پایا جاسکتا ہے۔ قولی تسلسل کی مثال سنن ابو داؤد کی میہ حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے سید نامعاذبن جبل رضی اللہ عنہ سے فرمایا، "اے معاذ! مجھے یہ پبند ہے کہ تم ہر نماز کے بعد کہو، اے اللہ! اپنے ذکر، شکر اور اچھے طریقے سے عبادت کرنے میں میر کی مد د فرما۔ "اس روایت کے ہر راوی نے اس روایت کو بیان کرتے ہوئے "اناا حبک فقل" یعنی "مجھے یہ پبند ہے کہ تم کہو" کے الفاظ کے ہیں۔
- فعلی تسلسل کی مثال سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی بیان کر دہ بیہ حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ان کے ہاتھ کو پکڑ کر ارشاد فرمایا، "اللہ تعالی نے زمین کو ہفتے کے دن بنایا۔" اس حدیث کو بیان کرتے ہوئے ہر راوی نے اگلے راوی کے ہاتھ کپڑ کر ریہ بات کہی۔ (معرفة علوم الحدیث ص 42)
- قولی اور فعلی دونوں قسم کے تسلسل کی مثال سید ناانس رضی اللہ عنہ کی بیان کر دہ بیہ حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "کوئی شخص اس وقت تک ایمان کی مٹھاس حاصل نہیں کر سکتا جب تک کہ وہ اچھی وہری اور خوشگوار ونا گوار تقذیر پر ایمان نہ لے آئے۔" اس کے بعد آپ نے انس رضی اللہ عنہ کی داڑھی پکڑ کر بیہ ارشاد فرمایا، "میں اچھی ہری اور خوشگوار وناخوشگوار ہر طرح کی تقذیر پر ایمان لایا۔" اس حدیث کی روایت کرتے ہوئے ہر راوی نے اپنے سے اگلے راوی کی داڑھی پکڑ کر یہ الفاظ کے ہیں۔ (معرفة علوم الحدیث ص 40)

# راوبوں کی خصوصیات کے اعتبار سے تسلسل

راوی کے قول و فعل کے اعتبار سے بھی حدیث میں تسلسل پایاجا تاہے:

- راویوں کی خصوصیات کے قولی تسلسل کی مثال سورۃ صف کی تلاوت سے متعلق حدیث ہے جس میں ہر راوی نے حدیث بیان کرنے کے بعد میہ صفت بیان کی ہے کہ "فلاں نے سورۃ صف کی تلاوت اس طرح سے کی تھی۔ "عراقی کہتے ہیں کہ یہاں راویوں کی وہ صفات بیان کی جاتی ہیں جوان کی قول سے متعلق ہوں۔
- راویوں کی خصوصیات کے فعلی شلسل کی مثال سے ہے کہ راویوں میں کوئی مشتر ک صفت پائی جائے جیسے ایک سے زائد راوی کا نام محمد ہو، پاسب راوی فقہ کے ماہر ہوں، پاسب کے سب حافظ حدیث ہوں، پاسب کے سب ایک ہی علاقے جیسے مصریا دمشق سے تعلق رکھتے ہوں۔

# روایت کی خصوصیت کے اعتبارسے تسلسل

روایت کی خصوصیت میں تسلسل اس طرح سے پایا جاسکتا ہے کہ ہر راوی نے اس روایت کو مخصوص الفاظ میں بیان کیا ہویا یہ روایت کسی خاص علاقے یا خاص وقت میں بیان کی گئی ہو۔

- مخصوص الفاظ میں بیان کرنے کی مثال میہ ہے کہ ہر راوی حدیث کو "سمعتُ" یا"اخبر نا" کہہ کربیان کرے۔
  - خاص وقت میں روایت کی مثال ہے ہے کہ ہر راوی نے اس حدیث کو عید کے دن ہی بیان کیا ہو۔
- خاص مقام پر حدیث کوبیان کرنے کی مثال میہ ہے کہ ہر راوی نے اس حدیث کو خانہ کعبہ کے دروازے کے پاس بیان کیا ہو۔

# سبسے بہتر تسلسل

تسلسل میں سب سے بہتر خصوصیت ہیہے کہ اس سے بیر معلوم ہو جائے کہ ہر راوی نے حدیث کو اپنے استاذ ہی سے سنا ہے اور بیر حدیث تدلیس سے پاک ہے۔

## نشلسل کے فوائد

تسلسل کا فائدہ یہ ہے کہ اس سے راوی کے بہترین ضبط کا اندازہ ہو تاہے۔

# کیاتسلسل کا تمام راویوں میں پایاجاناضر وری ہے؟

تسلسل کاشر وع سے لے کر آخر تک تمام راویوں میں پایا جاناضر وری نہیں ہے۔ ایسی صورت میں یہ کہا جائے گا کہ "یہ حدیث فلاں راوی تک مسلسل ہے۔"

# کیا مسلسل حدیث کا صحیح ہوناضر وری ہے؟

یہ ضروری نہیں ہے کہ مسلسل حدیث صحیح بھی ہو۔ یہ ضعیف بھی ہوسکتی ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ ایک حدیث مسلسل نہ ہولیکن وہ صحیح ہو۔

## مشهور تصانيف

- سيوطي كى مسلسلات الكبرى-اس مين بچإسى مسلسل احاديث بين-
- محمر عبد الباقى الايوبي كى المنابل السلسله في الاحاديث المسلسله-ال مين 212 احاديث كودرج كيا كيام-

# سبق 3: اکابر کی اصاغر سے حدیث کی روایت

## تعریف

لغوی اعتبار سے "اکابر"،اکبر کی جمع ہے جس کا معنی ہے بڑااور "اصاغر "،اصغر کی جمع ہے جس کا معنی ہے چھوٹا۔ بعض او قات بڑی عمر کے راوی،اپنے سے کم عمر راویوں سے حدیث روایت کرتے ہیں جسے "روایت الاکابر عن الاصاغر " کہاجا تاہے۔

اصطلاحی مفہوم میں اس کا معنی ہے کہ ایک راوی کسی ایسے دوسرے راوی سے حدیث حاصل کرے جو عمر اور طبقے (یعنی دور) کے اعتبار سے اس سے کم ہویاعلم اور حفظ حدیث میں پہلے راوی سے کم درجے کا حامل ہو۔

## تعریف کی وضاحت

روایت الاکابر عن الاصاغر کا مطلب سے ہے کہ کوئی راوی کسی حدیث کو اپنے سے کم عمر راوی سے روایت کرے یا وہ دوسر اراوی پہلے راوی کی نسبت بعد کے طبقے سے تعلق رکھتا ہو جیسے کوئی صحابی تابعی سے حدیث حاصل کرے۔اس کا ایک دوسر امفہوم سے کہ ایک حافظ اور عالم شخص حدیث کو کسی ایسے شخص سے حاصل کرے جو علم و فضل میں پہلے شخص سے کم ہو اگر چہ وہ عمر میں پہلے شخص سے زیادہ ہو۔

زیادہ ہو۔

نوٹ: چونکہ ایک صحابی کاکسی تابعی سے یابڑی عمر کے شخص کا چھوٹی عمر سے یاعالم کاغیر عالم سے حدیث حاصل کرناایک عجیب سی بات ہے،اس وجہ سے محدثین کے ہاں ایسی احادیث کو خاص طور پر جانچا اور پر کھا جاتا ہے۔ چھان بین کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ ہو سکتا ہے کہ سند کو بیان کرنے میں کوئی غلطی ہو گئی ہو جس سے نام آگے پیچھے نہ ہو گئے ہوں۔

اس سے ہمارے اہل علم کی تواضع اور انکساری کا اندازہ ہو تاہے کہ وہ ہر شخص سے علم حاصل کرنے کے لئے تیار رہا کرتے تھے خواہ وہ ان سے عمر اور مرتبے میں کم ہی کیوں نہ ہو۔

## اقسام

## اکابر کی اصاغر سے روایت کی تین اقسام ہیں:

- بڑاراوی چیوٹے راوی سے عمر اور طبقے دونوں کے اعتبار سے بڑا ہو یعنی اس کاعلم اور حفظ بھی چیوٹے راوی سے زیادہ ہو۔ (مثلاً کوئی صحابی کسی تابعی سے روایت کرے۔)
- بڑاراوی صرف علم و فضل کے اعتبار سے بڑا سمجھا جاتا ہوا گرچہ عمر میں وہ چھوٹے راوی سے کم ہو، مثلاً کوئی بڑا نوجوان عالم کسی بوڑ سے غیر عالم سے حدیث روایت کریں۔ (امام مالک فقہ اور حدیث کے مشہور امام ہیں جبکہ عبد اللہ بن دینار ایک عام بزرگ راوی ہیں۔)
- دونوں راوی ایک ہی طبقے سے تعلق رکھتے ہوں لیکن بڑاراوی عمر اور علم میں چھوٹے راوی سے زیادہ ہو۔ مثلاً بر قانی خطیب سے حدیث روایت کریں۔ (بر قانی خطیب کے استاذ تھے۔)

# روایت الا کابر عن الاصاغر کی صور تیں

- صحابہ کی تابعین سے روایت۔ اس کی مثال ہیہ ہے کہ سیرناعبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما، کعب الاحبار علیہ الرحمۃ سے روایت کریں۔

#### فوائد

اس قسم کی احادیث کی چھان بین کا فائدہ یہ ہو تاہے کہ یہ شک دور ہو جا تاہے کہ شاید روایت میں نام آگے بیچھے نہ ہو گئے ہوں یا چھوٹا رادی بڑے رادی سے زیادہ درجہ نہ رکھتا ہو۔

مشهور تصانیف

ابوليتقوب اسحق بن ابراهيم الوراق (م 403هـ) كى كتاب "مارواه الكبار عن الصغار والآباعن الابناء"

سوالات اور اسائتمنٹ

اکابر کی اصاغر سے روایت کے علم کی اہمیت کیاہے؟

سبق 4: باب كابيے سے حصول حديث

تعریف

سند حدیث میں یہ نظر آئے کہ کوئی باپ اپنے بیٹے سے حدیث کوروایت کررہاہے۔

مثال

اس کی مثال وہ حدیث ہے جو سیرناعباس نے اپنے بیٹے فضل رضی اللہ عنہماسے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وأله وسلم نے مز دلفہ میں جمع کرکے نمازیں ادا فرمائیں۔

فوائد

الیں احادیث کی چھان بین سے بیر شک دور ہو جاتا ہے کہ شاید سند میں نام آگے پیچھے ہو گئے ہیں کیونکہ عام طور پر بیٹے ہی حدیث کو باپ سے روایت کرتے ہیں۔اس سے ہمارے اہل علم کی تواضع اور انکساری کا اندازہ ہو تاہے کہ وہ ہر شخص سے علم حاصل کرنے کے لئے تیار رہاکرتے تھے خواہ وہ ان سے عمر اور مرتبے میں کم ہی کیوں نہ ہو۔

مشهور تصانيف

خطيب بغدادي كي كتاب "رواية الآباء عن الابناء" ـ

سوالات اور اسائنمنٹ

بیٹے کی باپ سے روایت کے علم کی اہمیت بیان کیجیے۔

# سبق 5: بینے کاباب سے حصول حدیث

## تعريف

الیی حدیث جس کی سند میں کوئی بیٹا صرف اپنے باپ سے حدیث روایت کر رہاہو یااس کا باپ صرف اس کے داداسے حدیث روایت کر رہاہو۔

#### اہمیت

الی احادیث کی اہمیت ہے ہے کہ ان میں عام طور پر باپ یا دادا کا نام درج نہیں کیا جاتا بلکہ "فلان عن ابیہ عن جدہ" کہہ کر سند لکھ دی جاتی ہے۔اس وجہ سے باپ اور دادا کے ناموں کا پیتہ چلانا اہمیت اختیار کر جاتا ہے (تا کہ ان کی جرح و تعدیل کو چیک کیا جاسکے۔)

## اقسام

## الیی احادیث کی دوا قسام ہیں:

- راوی صرف اپنے باپ سے حدیث روایت کر رہا ہو۔ داداسے حدیث روایت نہ کی گئی ہو۔ اس کی مثالیں کثیر تعداد میں ہیں جیسے ابوالعشراء کی اپنے والد سے روایت۔ (ان کے اور ان کے والد کے نام میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے۔ مشہور یہ ہے کہ ان کانام اسامہ بن مالک تھا۔)
- کسی راوی کی اپنے باپ سے اور باپ کی داداسے روایت۔ اس کی مثال میہ ہے کہ عمر و بن شعیب اپنے والدسے اور وہ ان کے دادا سے روایت کرتے ہیں۔ (عمر و بن شعیب کا پوراسلسلہ نسب میہ ہے، "عمر و بن شعیب بن محمد بن عبد اللّٰہ بن عمر و بن عاص "۔ یہاں بظاہر یہی معلوم ہو تا ہے کہ داداسے مر ادمجہ ہیں لیکن اس حدیث کی دوسری اسنادسے یہ معلوم ہو تا ہے کہ یہاں عمر و کے نہیں بلکہ شعیب کے داداعبد اللّٰہ بن عمر ورضی اللّٰہ عنہمامر ادبیں جو کہ مشہور صحابی ہیں۔)

#### فوائد

ان احادیث پر تحقیق کافائدہ یہ ہوتا ہے کہ راویوں کے باپ اور داداکانام معلوم ہوجاتا ہے (اور ان کے ثقہ ہونے یانہ ہونے کاعلم بھی ہو جاتا ہے۔) اس سے یہ بھی معلوم ہوجاتا ہے کہ "دادا" سے کیامر اد ہے۔ کیا یہاں مذکورہ راوی کے داداجان مر ادہیں یاراوی کے والد کے داداجان یعنی اصل راوی کے پڑدادا۔

## مشهور تصانيف

- ابونفر عبيد الله بن سعيد العوائلي كي كتاب "رواية الابناء عن الآبائهم" -
  - ابن الى فتيمه كا "جزء من روى عن ابيه عن جده" ـ
- حافظ علائى كا "كتاب الوشى المعلم في من روى عن ابيه عن جده عن نبى صلى الله عليه وسلم" ـ

# سبق6: مُدَنَّجُ اور روايت الأقران

# ا قران کی تعریف

ا قران، قرین کی جمع ہے جس کا معنی ہے ساتھی۔اصطلاحی مفہوم میں اقران ایسے راویوں کو کہتے ہیں جو عمر اور اسناد میں ایک دوسرے کے قریب ہوں۔

# روایت الا قران کی تعریف

اس کا مطلب ہے کہ ایک ساتھی دو سرے ساتھی سے حدیث روایت کرے۔اس کی مثال بیہ ہے کہ سلیمان التیمی، مِسعر بن کدام سے حدیث روایت کریں۔ بید دونوں قریبی ساتھی ہیں۔ ہمیں ایسی کسی حدیث کا علم نہیں ہے جو مسعر نے سلیمان سے روایت کی ہو۔

# مدنج کی تعریف

یہ " تدبیج" کا اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے مزین کیا ہوا۔ یہ "چہرے کی آرائش" سے ماخو ذہے۔ اس کو مدن کا نام اس لئے دیا گیا ہے کہ روایت کرنے والے دونوں راوی مرتبے میں ایک دوسرے کے برابر ہوتے ہیں۔

اصطلاحی مفہوم میں مدنج الیم حدیث کو کہا جاتا ہے جس کے راوی ایک دوسرے کے ساتھی ہوں۔

# مد بج کی مثالیں

• صحابہ میں اس کی مثال ہیہ ہے کہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ، سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہاسے یاسیدہ عائشہ، حضرت ابو ہریرہ سے حدیث روایت کریں۔

- تابعین میں اس کی مثال ہے ہے کہ زہری، عمر بن عبد العزیز سے یا عمر بن عبد العزیز زہری سے حدیث روایت کریں۔
  - تبع تابعین میں اس کی مثال ہے ہے کہ امام مالک، امام اوزاعی سے یا اوزاعی مالک سے حدیث روایت کریں۔

## فوائد

مدنج حدیث کی تحقیق کا فائدہ یہ ہو تاہے کہ اس سے بیرشک دور ہو جاتا ہے کہ شاید سند میں ایک راوی کا نام محض اضافی طور پر آگیا ہویا سند میں لفظ'و' یعنی'اور' کی جگہ 'عن' یعنی'ان سے روایت ہے' لکھا گیا ہو۔

## مشهور تصانيف

- دار قطنی کی "المدنج"۔
- ابوشیخ الاصبهانی کی "روایة الا قران" ـ

## سوالات اور اسائنمنٹ

مدنج اور روایت الا قران میں فرق بیان کیجیے۔

# سبق7: سابق اورلاحق

## تعريف

سابق، سَبَقَ کا اسم فاعل ہے اور اس کا معنی ہے پہلے والا جبکہ لاحق "لحاق" کا اسم فاعل ہے جس کا معنی ہے بعد والا۔ سابق سے مر اد وہ راوی ہے جس نے پہلے وفات پائی ہواور لاحق سے مر اد وہ راوی ہے جس نے بعد میں وفات پائی ہو۔

اصطلاحی مفہوم میں سابق اور لاحق ان دوراویوں کو کہتے ہیں جنہوں نے ایک ہی استاذ سے حدیث کا علم حاصل کیا ہو لیکن دونوں کے سن وفات میں بڑا فرق یایاجا تا ہو۔

#### مثال

• ایک مثال محمد بن اسحق السراج (313-216ھ) کی ہے۔ ان کے شاگر دوں میں بخاری (م 256ھ) اور ابو حسین احمد بن محمد الخفاف (م 393ھ) شامل ہیں۔ ان دونوں شاگر دوں کی وفات میں 137 سال کا فرق ہے۔

• دوسری مثال امام مالک (179-90ھ) کی ہے۔ ان سے روایت کرنے والے زہری (م 125ھ) بھی ہیں اور احمد بن اساعیل السہمی (م 259ھ) بھی۔ ان دونوں کے سن وفات میں 135 سال کا فرق ہے۔ زہری، مالک سے زیادہ عمر کے تھے۔ زہری تابعی اور مالک تبع تابعی تھے۔ زہری نے مالک سے جو روایات کی ہیں وہ "روایۃ الاکابر عن الاصاغر" میں شار ہوتی ہیں۔ سہمی، مالک کی نسبت کم عمر تھے۔ انہوں نے سوسال سے زائد عمر پائی۔ اسی وجہ سے ان کی اور زہری کے سن وفات میں طویل فرق پایاجا تاہے۔

#### فوائد

سابق ولاحق کی بحث سے دلوں میں علواسناد کی اہمیت پیدا کی جاسکتی ہے۔ اس کے علاوہ اس سے اس شک کا ازالہ ہو سکتا ہے کہ چونکہ سن وفات میں اتنا فرق پایا جاسکتا ہے اس لئے یہ ممکن ہے کہ حدیث کی سند ٹوٹی ہوئی (منقطع) ہو۔

مشهور تصانيف

خطیب بغدادی کی کتاب"السابق واللاحق" ۔

سوالات اور اسائنمنٹ

- سابق اور لاحق کی تعریف تیجیے۔
- سابق اور لاحق کاعلم حاصل کرنے کی اہمیت بیان کیجیے۔

# يونك12: اساء الرجال (راوبون كاعلم)

# سبق1: صحابه كرام

# صحابی کی تعریف

لغوی اعتبارے صحابی، صحبت کامصدرہے۔ صحابی کی جمع صحابہ ہے جس کامعنی ہے ساتھی۔

اصطلاحی مفہوم میں صحابی اس شخص کو کہا جاتا ہے جس نے حالت ایمان میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے ملاقات کی ہو اور اس کے بعد ان کی وفات بھی حالت اسلام ہی میں ہوئی ہو۔ صحیح نقطہ نظر کے مطابق اگر کوئی صحابی بچھ عرصے کے لئے مرتد بھی ہو جائے لیکن بعد میں دوبارہ اسلام قبول کرلے تووہ صحابی ہی کہلائے گا۔

## اہمیت و فوائد

صحابہ کے علم کے کثیر فوائد ہیں۔ فن حدیث میں اس علم کا فائدہ یہ ہے کہ اس کی بدولت مرسل حدیث کوتر قی دے کر متصل کے درجے تک لایا جاسکتا ہے۔

# کسی شخص کے صحابی ہونے کا علم کیسے ہو تاہے؟

- تواتر کے ذریعے جیسے سید ناابو بکر وعمریادیگر عشرہ مبشرہ کے صحابہ رضی اللہ عنہم۔
  - شہرت کے ذریعے جیسے ضمام بن ثعلبہ اور عکاشہ بن محصن رضی اللہ عنہما۔
    - کسی اور صحابی کی دی ہوئی خبر کے ذریعے کہ یہ صاحب، صحابی ہیں۔
    - کسی ثقہ تابعی کی دی ہوئی خبر کے ذریعے کہ بیہ صاحب، صحابی ہیں۔
- خودان صاحب کے دعوے کے ذریعے بشر طیکہ وہ قابل اعتماد ہوں اور ان کا صحابی ہونا ممکن ہو (یعنی وہ عہد رسالت میں عرب میں مربود درہے ہوں۔ مثال کے طور پر رتن ہندی کا صحابی ہونے کا دعوی قبول نہ کیا جائے گا کیونکہ اس نے یہ دعوی 600 صمیں کیا تھا۔ ذہبی کہتے ہیں کہ وہ جھوٹا شخص تھا۔) (المیزان جے 2 ص 45)

# تمام صحابه عادل ہیں؟

سب کے سب صحابہ کرام رضی اللہ عنہم عادل یعنی اچھے کر دار کے حامل ہیں خواہ وہ فتنوں کے دور میں ان میں مبتلا ہوئے ہوں یا نہ ہوں۔ ان پر اعتماد کرنے والوں کے اتفاق رائے سے یہ بات طے ہے۔ ان کے عادل ہونے کا معنی یہ ہے کہ وہ کبھی جان بوجھ کر کسی جھوٹی بات کور سول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب نہیں کرتے اور نہ ہی آپ کے تھم سے انحراف کرتے ہیں۔

اس سے یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ صحابی کی بیان کی گئی تمام احادیث کو قبول کیا جائے گا اور اس معاملے میں ان کے کر دار کو پر کھا نہیں جائے گا۔ ان میں سے جو حضرات فتنوں میں مبتلا ہو گئے (جیسے جنگ جمل و صفین کے فتنے وغیرہ) ،ان کے بارے میں یہ اچھا گمان رکھا جائے گا کہ یہ ان کی اجتہادی غلطی تھی۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کا زمانہ سب سے بہترین تھا اور وہ شریعت پر عمل کرنے والے تھے۔

## کثرت سے احادیث روایت کرنے والے صحابہ

صحابہ میں چھ صحابی رضی اللہ عنہم کثرت سے حدیث بیان کرنے والے تھے۔

- ابوہریرہ: ان سے 5374 احادیث منقول ہیں اور ان سے 300 سے زائد افر اونے احادیث روایت کی ہیں۔
  - عبدالله بن عمر: ان سے 2630 احادیث مروی ہیں۔
  - انس بن مالک: ان سے 2286احادیث مروی ہیں۔
  - ام المو منین عائشہ: ان سے 2210حادیث مروی ہیں۔
  - عبدالله ابن عباس: ان سے 1660 احادیث مروی ہیں۔
    - جابر بن عبد الله: ان سے 1540 احادیث مروی ہیں۔

# سب سے زیادہ علم والے صحابی

روایت کرنے والے صحابہ میں سب سے بڑے عالم سیدناعبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہماہیں۔ ان کے علاوہ بڑی عمر کے صحابہ میں بھی بڑے علاء گزرے ہیں۔ مسروق کی رائے کے مطابق، "صحابہ کرام میں علم چھے افراد پر ختم ہے اور وہ سیدناعمر، علی، ابی بن کعب، زید بن ثابت، ابو درداء، اور عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہم ہیں۔ اس کے بعد ان چھے کاعلم سیدناعلی اور عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما پر ختم ہے۔ "

## عبادلہ سے کیامر ادہے؟

عبادلہ سے مرادوہ صحابہ ہیں جن کانام عبداللہ ہے۔ویسے تو عبداللہ نام کے صحابہ کی تعداد تین سوکے قریب ہے لیکن یہ لفظ بول کر چار مخصوص صحابی مراد لئے جاتے ہیں:

- عبدالله بن عمر
- عبدالله بن عباس
  - عبدالله بن زبير
- عبدالله بن عمروبن عاص رضى الله عنهم

ان چاروں صحابہ کی خصوصیت ہیے ہے کہ بیہ سب کے سب بڑے عالم تھے اور ان سب نے طویل عمر پائی جس کی وجہ سے ان کا علم ہر طرف پھیل گیا جس کے باعث انہیں امت میں خصوصی مقام اور مرتبہ حاصل ہوا۔ جب بیہ چاروں حضرات کسی معاملے میں متفق ہوں تو کہاجا تاہے کہ " بیہ عبادلہ کی رائے ہے۔ "

## صحابه کی تعداد

صحابہ کرام کی صحیح تعداد کو متعین کرنا تو مشکل ہے لیکن اس معاملے میں اہل علم کی مختلف آراء پائی جاتی ہیں۔ ان سے استفادہ کرتے ہوئے یہ کہا جاسکتا ہے کہ صحابہ کی تعداد ایک لا کھ سے زائد تھی۔ ان میں مشہور ترین رائے ابن زرعۃ الرازی کی ہے، "رسول اللہ صلی اللہ صلی اللہ علیہ والدہ وسلم سے 124,000 صحابہ نے علم حاصل کیا اور پھر ان صحابہ سے حدیث روایت کی گئی۔" (التقریب مع التدریب ح۔ 2 ۔ 2 ۔ 2 )

## صحابہ کے طبقات

صحابہ کرام کے طبقات کی تعداد کے بارے میں اہل علم میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے۔ بعض اہل علم نے اسلام قبول کرنے کے وقت یا ہجرت کے وقت کے اعتبار سے انہیں طبقات میں تقسیم کیا ہے اور بعض دیگر اہل علم نے اپنے اجتہاد کے مطابق کسی اور بنیاد پر ایسا کیا ہے۔ ابن سعد نے صحابہ کو پانچ طبقات اور حاکم نے بارہ طبقات میں تقسیم کیا ہے۔

نوٹ: صحابہ کی طبقات میں تقسیم کا مقصدیہ ہے ان کے زمانے یاعلم وفضل کے اعتبار سے ان کی پیچپان ہو سکے۔مثال کے طور پر عمر کے اعتبار سے صحابہ کے بیہ طبقات بنائے جاسکتے ہیں:

- رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم سے پہلے پيد اہونے والے صحابہ جیسے سید ناحزہ وعباس رضی الله عنہما۔
  - رسول الله کے ہم عمر صحابہ جیسے سید ناابو بکر، عثمان رضی الله عنہما۔
  - رسول الله سے دس پندرہ سال حجو ٹے صحابہ جیسے سید ناعمر رضی اللہ عنہ۔
  - رسول الله سے بیس تیس سال چیوٹے صحابہ جیسے سیدناعلی رضی الله عنه۔
- رسول الله کی عمر مبارک کے آخری ھے میں پیدا ہونے والے صحابہ جیسے سیدنا حسن و حسین اور عبد الله بن زبیر رضی الله عنهم۔

#### اسلام قبول کرنے کے اعتبار سے طبقات اس طرح بنائے جاسکتے ہیں:

- سب سے پہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ جیسے سیدناابو بکر، علی، خدیجۃ اور زید بن حارثہ رضی اللہ عنہم
- سابقون الاولون یعنی ابتدائی تین سالوں میں اسلام قبول کرنے والے صحابہ جیسے سید ناعثمان ، مقد ادبن اسود ، بلال رضی الله عنہما۔
  - ہجرت حبشہ سے پہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ
    - باقی مکی دور میں اسلام قبول کرنے والے صحابہ
  - انصار کے سابقون الاولون جیسے سید نااسعد بن زر ارہ اور سعد بن معاذر ضی الله عنهما
    - ہجرت کے بعد اور جنگ بدر سے پہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ
    - جنگ بدر کے بعد اور جنگ احدہ یہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ
    - جنگ احد کے بعد اور صلح حدیبیہ سے پہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ
  - صلح حدیبیہ کے بعد اور فتح مکہ سے پہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ جیسے سید ناخالد بن ولید اور عمر و بن عاص رضی الله عنہما
    - فختمه کے بعد اسلام قبول کرنے والے صحابہ جیسے سید ناسہیل بن عمر و، عکر مہ بن ابوجہل ، ابوسفیان رضی الله عنہم

#### فضيلت والے صحابہ

اہل سنت کا اس بات پر اتفاق رائے ہے کہ صحابہ میں سب سے افضل سید نا ابو بکر صدیق اور ان کے بعد سید ناعمر فاروق رضی اللہ عنہما ہیں۔ ان کی اکثریت کے نقطہ نظر کے مطابق اس کے بعد سید ناعثان، اسے کے بعد سید ناعلی، اسے کے بعد باقی عشرہ مبشرہ، اس کے بعد ان کی اکثریت کے نقطہ نظر کے مطابق اس کے بعد سید ناعثان، اسے کے بعد اہل احد اور اس کے بعد بہت الرضوان میں شریک ہونے والے صحابہ رضی اللہ عنہم کا در جہ ہے۔ (اہل تشیع سید ناعلی رضی اللہ عنہ کوسب سے افضل صحابی قرار دیتے ہیں۔)

## سب سے پہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ

- آزاد مر دول میں: سیدناابو بکر صدیق
  - بچون میں: سیدناعلی
- خواتین میں: ام المومنین سیدہ خدیجہ
- آزاد کرده غلامول مین: سیرنازید بن حارثه
- غلامول میں: سیرنابلال بن رباح رضی الله عنهم

### سب سے آخر میں وفات یانے والے صحابہ

سب سے آخر میں وفات پانے والے صحابی سیدناعامر بن وا ثلہ اللیثی ہیں جنہوں نے مکہ میں 100ھ میں وفات پائی۔ اکثر اہل علم کی رائے کے مطابق ان سے پہلے وفات پانے والے آخری صحابی سیدناانس بن مالک رضی اللہ عنہ ہیں جنہوں نے 93ھ میں بصر ہ میں وفات پائی۔

#### مشهور تصانيف

- ابن حجر عسقلانی کی "الاصابة فی تمییزالصحابة"۔
  - ابن الا ثير كي "اسد الغابة في معرفة الصحابة " \_
- ابن عبدالبركي "الاستيعاب في معرفة الاصحاب" ـ

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- سیرت صحابہ پر لکھی گئی کسی کتاب سے کم از کم دس صحابہ کرام کے حالات زندگی کا مطالعہ کیجیے۔
- طبقات ابن سعد میں صحابہ کرام رضی الله عنهم کے جو طبقات بیان کیے گئے ہیں، ان کی ایک فہرست تیار کیجیے۔

# سبق2: تابعين

## تابعی کی تعریف

تابعی کی جمع تابعین ہے۔ لغوی اعتبار سے اس کا معنی ہے بعد میں آنے والا۔ اصطلاحی مفہوم میں تابعی اس شخص کو کہا جاتا ہے جس نے کسی صحابی سے حالت اسلام میں بدوفات پائی ہو۔ ایک رائے یہ بھی ہے کہ تابعی اس شخص کو کہتے ہیں جس نے کسی صحابی کی صحبت اختیار کی ہو۔

#### فوائد

تابعین کو جاننے سے مرسل اور متصل احادیث میں فرق کیا جاسکتا ہے۔

#### تابعین کے طبقات

تابعین کے طبقات کی تعداد کے بارے میں اختلاف رائے ہے۔ ہر عالم نے الگ انداز میں انہیں طبقات میں تقسیم کیا ہے۔ امام مسلم نے انہیں تین، ابن سعد نے چار اور حاکم نے پانچ طبقات میں تقسیم کیا ہے۔ ان میں سب سے افضل تابعی انہیں سمجھا جاتا ہے جنہیں عشرہ مبشرہ کے صحابہ سے شرف صحبت حاصل ہو۔

## مخضرمين

مخضر مین، مخضر م کی جمع ہے۔ اس کا مطلب ہے ایسے افراد جو جاہلیت اور پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے میں موجو در ہے ہوں لیکن ان کی آپ سے ملا قات نہ ہوئی ہو (لیکن وہ آپ پر ایمان لے آئے ہوں۔) صحیح نقطہ نظر کے مطابق مخضر مین کو تابعین میں شار کیا جاتا ہے۔ امام مسلم کی رائے کے مطابق مخضر مین کی تعداد ہیں ہے لیکن درست یہ ہے کہ ان کی تعداد اس سے زیادہ ہے۔ ابو عثمان النحمدی اور اسو دبن بیزید انتخعی کا شار انہی میں ہو تا ہے۔ (اویس قرنی اور حبشہ کے بادشاہ نجاشی کا شار بھی انہی میں ہو تا ہے۔)

### تابعین کے سات فقہاء

سات تابعین کو فقہاء کہا جاتا ہے۔ یہ حضرات تابعین میں بڑے اہل علم ہوئے ہیں۔ یہ سب کے سب مدینہ سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کے نام یہ ہیں:

• سعيد بن مسيب

- قاسم بن محمد بن ابو بكر
  - عروة بن زبير
  - خارجه بن زيد
- ابوسلمة بن عبد الرحمٰن
- عبيد الله بن عبد الله بن عتبه
- سليمان بن بيار رحمة الله عليهم الجمعين

(ابن مبارک نے ابوسلمۃ کی جگہ سالم بن عبداللّٰہ بن عمر کواور ابوالزناد نے ان کی جگہ ابو بکر بن عبدالرحمٰن کوسات فقہاء تابعین میں شار کیاہے۔)

## تابعین میں سب سے افضل حضرات

اہل علم کی اس معاملے میں مختلف آراء ہیں۔ مشہوریہ ہے کہ سعید بن مسیب رحمہ اللہ ان میں سب سے افضل ہیں۔ محمد بن خفیف الشيرازی نے بیان کیا ہے کہ اہل مدینہ سعید بن مسیب کو، اہل کو فیہ اویس القرنی کو اور اہل بصرہ حسن بصری رحمۃ اللہ علیہم کو سب سے افضل سمجھتے ہیں۔

## تابعین میں سب سے افضل خواتین

ابو بکر بن داؤد کی رائے کے مطابق حفصۃ بنت سیرین اور عمرۃ بنت عبد الرحمٰن اور ان کے بعد ام الدرداء (الصغریٰ) رحمۃ اللّه علیہن سب سے افضل تابعیات ہیں۔

#### مشهور تصانیف

ابوالمطرف بن فطيس الاندلسي كي كتاب "معرفة التابعين" - (الرسالة المستطرفة ص 105)

#### سوالات اور اسائنمنٹ

تابعین کے مشہور اہل علم بالخصوص سات فقہا کے حالات زندگی کو انٹر نیٹ پر تلاش کر کے ان کا مطالعہ کیجیے۔

# سبق3: راوپوں میں رشتہ

#### الهميت

یہ علوم حدیث کاوہ فن ہے جس میں حدیث کے ماہرین نے خصوصی تصانیف لکھی ہیں۔ اس علم میں ہر طبقے کے راویوں میں سے بہن بھائیوں کا پیتہ چلایا جاتا ہے۔ اس فن کی خصوصیت رہے کہ اس کے ذریعے ماہرین حدیث کے راویوں سے متعلق معلومات جمع کرنے کے اہتمام کاعلم ہو تاہے۔ اس سے ہر راوی کے شجرہ نسب اور اس کے بھائیوں کاعلم ہو تاہے۔

#### فوائد

اگر دوراویوں کے باپ کانام ایک ہی ہوتواس سے بیشک پیدا ہو سکتا ہے کہ بید دونوں بھائی ہیں جبکہ در حقیقت ہمیشہ ایسانہیں ہوتا۔ اس علم کے ذریعے بید معلوم کیا جاتا ہے کہ بید دونوں راوی بھائی نہیں بلکہ ان کے باپوں کے نام اتفاقاً ملتے جلتے ہیں۔ مثال کے طور پر عبداللہ بن دینار اور عمرو بن دینار کے بارے میں بید غلط فہمی پیدا ہو سکتی ہے کہ یہ بھائی ہیں حالا نکہ ایسا نہیں ہے۔ ان دونوں کے باپ کانام دینار تھا۔

## مثاليل

- دوبھائیوں کی مثال: صحابہ میں خطاب کے بیٹے زید اور عمر رضی اللہ عنہما۔
- تین بھائیوں کی مثال: صحابہ ہی میں ابوطالب کے بیٹے عقیل، جعفر اور علی رضی اللہ عنہم۔
- چار بھائیوں کی مثال: تبع تابعین میں ابوصالح کے بیٹے تھیل، عبد اللہ، صالح اور محمد علیہم الرحمۃ۔
- پانچ بھائیوں کی مثال: تبع تابعین ہی میں عینیہ کے بیٹے سفیان، آدم، مجمہ،ابراہیم اور عمران علیہم الرحمة ۔
- چھے بھائیوں کی مثال: تابعین میں سیرین کے بیٹے اور بیٹیاں مجمہ، انس، بیجی، معبد، حفصۃ اور کریمۃ علیہم الرحمۃ۔
- سات بھائیوں کی مثال: صحابہ میں مقرن کی اولاد نعمان، معقل، عقیل، سوید، سنان، عبدالرحمٰن اور عبداللّٰہ رضی اللّٰہ عنہم۔ ان ساتوں کو بیہ شرف حاصل ہے کہ بیہ سب کے سب مکی دور میں ایمان لائے اور انہوں نے ہجرت کی۔ اس فضیلت میں کوئی اور بہن بھائی ان کے ساتھ شریک نہیں ہیں۔ یہ بھی کہا گیاہے کہ یہ سب کے سب غزوہ خندق میں اکٹھے تھے۔

#### مشهور تصانیف

- - ابوالعباس السراج كى كتاب "الاخوة " -

# سبق4: متفق اور مفترق راوی

#### تعريف

لغوی اعتبار سے متفق، اتفاق کا اسم فاعل ہے اور مفترق، افتراق کا۔ یہ ایک دوسرے کے متضاد ہیں۔ متفق کا معنی ہے اتفاق کرنے والے اور مفترق کا معنی ہے اتفاق نہ کرنے والے۔

اصطلاحی مفہوم میں متفق ان مختلف راویوں کو کہا جاتا ہے جن کے نام، کنیت، باپ کے نام، داداکے نام، نسبت و غیر ہ ایک ہی ہوں۔

### مثالين

- خلیل بن احمد: اس نام کے چھ افراد ہیں۔ان میں سے ایک (مشہور عالم) سیبویہ کے استاذ تھے۔
  - احمد بن جعفر بن حمد ان: اس نام کے ایک ہی دور میں چار افر اد تھے۔
    - عمر بن خطاب: اس نام کے چھ افراد ہیں۔

#### أهميت

یہ ایک نہایت ہی اہم علم ہے۔ اس سے ناوا قفیت کی وجہ سے بعض بڑے اہل علم کو بھی غلطی لگی ہے۔ اس علم کے بڑے فوائدیہ ہیں:

- ایک ہی نام کے باعث کوئی یہ سوچ سکتا ہے کہ یہ ایک ہی شخص ہے جبکہ در حقیقت وہ مختلف افراد ہوتے ہیں۔ یہ "مہمل" کا بالکل الٹ ہے جس میں ایک ہی شخص کو دو سمجھا جاسکتا ہے ،
- اس علم کی بدولت مختلف افراد میں فرق کیا جاسکتا ہے۔ عین ممکن ہے کہ ایک ہی نام کے افراد میں سے ایک "ضعیف" اور دوسرا" ثقه"۔ ہم افراد میں فرق نه کرنے کی بناپر ثقه کوضعیف اور ضعیف کو ثقه قرار دے دیں۔

## ایک ہی نام کے مختلف افراد میں فرق بیان کرناکب ضروری ہے؟

جب ایک ہی نام کے کئی راوی ایک ہی زمانے میں پائے جاتے ہوں یا پھر ان سب کا استاذا یک ہی ہویاان سب کا شاگر دکوئی ایک ہی شخص ہو تو اس صورت میں فرق کو بیان کر ناضر وری ہے۔ اگر ایک ہی نام کے افر اد کے زمانے میں بہت زیادہ فاصلہ پایا جاتا ہو تو پھر ان افر اد کے فرق کو بیان کر ناضر وری نہیں ہے۔

#### مشهور تصانيف

- خطیب بغدادی کی کتاب"المتفق والمفترق" ۔ یہ ایک نفیس کتاب ہے۔اس کے مختلف اجزا مخطوطوں کی شکل میں ملے ہیں۔
  - حافظ محمر بن طاہر (م 507ھ) کی کتاب"الانساب المتفقه"۔ یہ خاص طور پر متفق سے متعلق ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- متفق اور مفترق راوی کی تعریف تیجیے اور ان میں فرق بیان تیجیے۔
  - الس علم كى اہميت بيان تيجيے۔

# سبق 5: مُوتلف اور مختلف راوي

### تعریف

لغوی اعتبار موتلف، ائتلاف کا اسم فاعل ہے اور اس کا معنی ہے اکٹھا ہونے والے۔ مختلف، اختلاف کا اسم فاعل ہے۔ اصطلاحی مفہوم میں بدراویوں کے ان ناموں کو کہتے ہیں جو حقیقت میں تو مختلف ہی ہوں لیکن انہیں غلطی سے ایک سمجھ لیاجائے۔

نوٹ: نام کے پڑھنے میں غلطی کی بنیادی وجہ دور قدیم کارسم الخط (Script) ہے۔ قدیم دور میں عربی حروف پر نقاط اور حرکات نہ
لگائی جاتی تھیں۔ بہی وجہ ہے کہ قر آن مجید کے متن کو غلطیوں سے محفوظ رکھنے کے لئے یہ اہتمام کیا گیا کہ ہز اروں کی تعداد میں
لوگ استاذ کی مدد سے قر آن کو نہ صرف زبانی حفظ کر لیتے بلکہ اسے پڑھ کر بھی استاذ کو سنایا کرتے تھے۔ حدیث کو بھی اسی قشم کی
غلطیوں سے محفوظ رکھنے کے لئے یہ طریق کار اختیار کیا گیا کہ شاگر دحدیث کو محض کتاب سے پڑھنے کی بجائے اسے استاذ کے الفاظ
میں سنے۔ بعد کے ادوار میں رسم الخط کی ترقی کے ساتھ ساتھ قر آن، حدیث اور دیگر عربی کتابوں میں نقاط اور اعراب لگائے
جانے گئے جس کے بعد اس قشم کی غلطی کا کوئی امکان باقی نہ رہا۔

### مثاليل

- اسلام اور اسلّام الله الله على سے پہلا تشدید کے بغیر ہے اور دوسر اتشدید کے ساتھ۔
- 'مِسوَر' اور'مُسَوِّر'۔ پہلے میں میم پر زیرہے، سین پر سکون اور واو پر تشدید کے بغیر زبر۔ دو سرے میں میم پر پیش ہے، سین پر زبر اور واو پر تشدید کے ساتھ زبر۔
  - 'البزّاز' اور 'البزّار' يهلي كاآخرى حرف 'ز' ہے اور دوسرے كاارا۔
  - 'الثورى اور 'التوزى' يہلے ميں 'ث' اور 'ر' ہيں جبکہ دوسرے ميں 'ت' اور 'ز'

## كياحركات اور نقاط كو درج كياجا تاہے؟

(عربی کتابوں میں) اکثر او قات حرکات کو لکھا نہیں جاتا کیونکہ انہیں ہر جگہ درج کرنامشکل ہے۔ انہیں (طالب علم کو) پڑھ کرسنا دیا جاتا ہے۔ بعض الفاظ پر اعر اب لگائے جاتے ہیں۔ بسااو قات کسی خاص کتاب میں کسی خاص نام پر اعر اب لگائے جاتے ہیں۔ بسااو قات بعض الفاظ پر ہر کتاب میں اعر اب لگائے جاتے ہیں جیسے سلّام پر ہمیشہ تشدید درج کی جاتی ہے۔

#### اہمیت اور فوائد

علم الرجال میں یہ فن نہایت ہی اہمیت کا حامل ہے۔ علی بن المدینی کہتے ہیں، "پڑھنے میں غلطی اکثر او قات ناموں ہی میں ہو جایا کرتی ہے کیونکہ نام الیسی چیز ہے جسے قیاس سے اخذ نہیں کیا جاسکتا۔ نہ تو اس سے پہلے اور نہ ہی اس کے بعد کا کوئی لفظ اس کی تو ضیح کرتا ہے۔ " (النخبة ص 68)

اس علم کا فائدہ بیہ ہے کہ نام کے پڑھنے میں غلطی نہ کی جائے (اور اس کے نتیجے میں ضعیف راوی کو ثقہ یا ثقہ کو ضعیف نہ سمجھ لیا جائے۔)

### مشهور تصانيف

- عبدالغني بن سعيد كي "المو تلف والمختلف" ـ
  - ابن ما کولا کی "الا کمال"۔

سوالات اور اسائتمنٹ

مو تلف اور مختلف راوی میں فرق بیان تیجیے۔

# سبق6: متثابه راوی

## تعریف

لغوی اعتبار سے متنابہ، تثابہ سے اسم فاعل ہے اور اس کا معنی ہے ملتا جلتا۔ اسی سے (امور آخرت سے متعلق) قر آن کے متنابہات ہیں جن کا معنی (دنیاوی امور سے ) ملتا جلتا ہے۔

اصطلاحی مفہوم میں یہ ایسے افراد کو کہتے ہیں جن کے نام ایک جیسے ہوں لیکن ان کے والد کے نام اگر چہ مختلف ہوں لیکن انہیں ایک ہی شخص سمجھ لیاجائے۔ یا جن کے والد کے نام ایک جیسے ہوں اور ان کے اپنے نام مختلف ہوں لیکن انہیں ایک ہی شخص سمجھ لیاجائے۔

### مثاليل

- 'محربن عقیل' اور 'محربن عُقیل'۔ دونوں راویوں کانام محربے لیکن ایک کے والد کانام 'عقیل' (عین پر زبر اور قاف پر زیر کے ساتھ) ہے۔ (غلطی سے ان دونوں کو کے ساتھ) ہے۔ (غلطی سے ان دونوں کو ایک ہی شخص سمجھا جاسکتا ہے۔)
- 'شُرَ تَح بن نعمان' اور 'سُرَ تَح بن نعمان'۔ اس میں راویوں کے والد کا نام ایک ہی ہے لیکن راویوں کے اپنے نام مختلف ہیں
   (جنہیں پڑھنے میں غلطی ہو سکتی ہے۔)

#### فوائد

اس علم کافائدہ یہ ہے کہ اس کی مدد سے ملتے جلتے ناموں میں فرق کیا جاسکتا ہے اور تصحیف (غلط پڑھنے) سے بچا جاسکتا ہے (جس کے نتیجے میں ثقہ راوی کو ضعیف اور ضعیف کو ثقہ قرار دینے سے محفوظ رہا جاسکتا ہے۔)

# متثابه کی دیگراقسام

متثابه کی کچھ اور اقسام بھی ہیں جن میں دیگر وجوہات کی بنیاد پر ناموں میں فرق پیدا ہو سکتا ہے:

- راوی کے نام میں الفاظ یاحروف آگے پیچھے ہو جائیں جیسے 'اسود بن یزید' کو 'یزید بن اسود' کر دیا جائے یا پھر 'ابوب بن سیار' کو 'ابوب بن سیار' کو 'ابوب بن سیار' پڑھا جائے۔ اس قسم کو "تمثابہ مقلوب" کہا جاتا ہے۔

#### مشهور تصانیف

- خطيب بغدادي كي كتاب "تلخيص المتشابه في الرسم، وحماية مااشكل منه عن بوادر التصحيف والوہم " \_
- خطیب بغدادی ہی کی " تالی التلخیص " ۔ یہ پہلی کتاب کا تکملہ ہے۔ مصر کے دار لکتب میں ان کے مکمل نسخے مل چکے ہیں۔

خطیب کی بید دونوں کتابیں اس موضوع پر لاجواب ہیں اور اس موضوع پر ایسی کوئی کتاب نہیں لکھی گئیں۔

# سبق7: مُهمَل راوی

#### تعريف

لغوی اعتبار سے مہمل، اہمال کا اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے ترک کیا گیا۔ اصطلاحی مفہوم میں اگر ایک شخص دو ایسے افر اد سے حدیث روایت کر رہاہوں جن کے نام یاباپ داداکے نام ملتے جلتے ہوں اور یہ شخص بیہ واضح نہیں کرتا کہ کہاں کونساراوی مر اد ہے تواسے مہمل کہا جائے گا۔

## مہمل ہونے سے کب فرق پڑتاہے؟

اگر ان دونوں راویوں میں سے ایک ثقہ اور دوسر اضعیف ہو تو عین ممکن ہے کہ ثقہ کی بیان کر دہ حدیث کو ضعیف اور ضعیف کی بیان کر دہ حدیث کو صحیح سمجھ لیاجائے۔اگریہ دونوں راوی ہی ثقہ ہیں تو پھر مہمل ہونے سے اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

### مثاليل

- دو ثقه راویوں کی مثال بیہ ہے کہ امام بخاری'احمد' کے والد کا نام لئے بغیر سے روایت کرتے ہیں۔ ابن وہب کہتے ہیں کہ اس سے ان کی مر اد'احمد بن صالح' یا'احمد بن عیسی' ہوتی ہے اور بید دونوں ثقه راوی ہیں۔
- ایک ثقه اور ایک ضعیف راوی کی مثال اسلیمان بن داؤد الخولانی اور اسلیمان بن داؤد الیمانی اپیر ان میں سے خولانی ثقه پیر اور یمانی ضعیف ہیں۔

مهمل اور مبهم میں فرق

مہمل اور مبہم میں فرق سے ہے کہ مہمل میں راوی کا نام لیا گیا ہو تا ہے لیکن اسے متعین کرنے میں مشکل ہور ہی ہوتی ہے جبکہ مبہم میں راوی کا نام ہی درج نہیں کیا جاتا۔

مشهور تصانيف

خطیب بغدادی کی کتاب"الممکل فی بیان المهممل" ـ

سبق8: مبئهم راوی

تعريف

لغوی اعتبار سے مبہم، ابہام کا اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے، غیر واضح چیز۔ اصطلاحی مفہوم میں مبہم اس راوی کو کہتے ہیں جس کا نام حدیث کی سند میں واضح طور پر بیان نہ کیا گیا ہو۔ بسااو قات حدیث کے متن میں آنے والے کسی شخص کا نام بھی واضح طور پر بیان نہیں کیا گیا ہو تا۔ اسے بھی مبہم ہی کہا جاتا ہے۔

فوائد

اگر سند میں کسی راوی کے نام میں ابہام پایا جائے تواسے معلوم کرنے کا فائدہ یہ ہو تا ہے کہ اس راوی کے ثقہ یاضعیف ہونے کا علم ہو جاتا ہے جس کے نتیج میں حدیث کے صحیح یاضعیف ہونے کا فیصلہ کیا جا سکتا ہے۔

(بعض او قات حدیث کے متن میں کوئی واقعہ بیان کیا گیا ہوتا ہے یاویسے ہی کسی شخص کا تذکرہ کیا گیا ہوتا ہے لیکن اس کا نام مبہم ہوتا ہے۔) ایسی صورت میں اس ابہام کو دور کرنے کا فائدہ یہ ہوتا ہے کہ یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ حدیث میں بیان کر دہ کوئی واقعہ کس شخص سے متعلق ہے یا حدیث میں سوال کرنے والا شخص کون ہے یا اگر حدیث میں اس شخص کی تعریف یا فد مت کی گئی ہوتو اس شخص کا اچھا یا براہو نامعلوم ہو جائے گاوغیرہ وغیرہ۔ متن میں ابہام دور کرنے سے جلیل القدر صحابہ رضی اللہ عنہم کے حالات کا علم ہوتا ہے۔

مبهم كومتعين كيي كياجاسكتاب؟

اگر وہی حدیث کسی اور سند سے بھی مر وی ہو تو ممکن ہے کہ دوسری سند میں نام متعین طریقے سے لئے گئے ہوں۔ دوسر اطریقہ بیہ ہے

## کہ سیرت کے ماہرین تحقیق کرکے اس شخص کے نام کا تعین کریں۔

## مبهم کی اقسام

مبهم کواس کے ابہام کی شدت کے اعتبار سے چار قسموں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ ہم ان کا آغاز مبهم ترین سے کریں گے:

- کسی کانام لینے کی بجائے اس کو مر دیاخاتون یا شخص کہہ کر ذکر کیاجائے: اس کی مثال سید نا ابن عباس رضی اللہ عنہما کی حدیث ہے کہ"ایک شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے بوچھا کہ کیا جج ہر سال کرنا فرض ہے؟" یہاں اشخص ' سے مر اد 'اللا قرع بن حابس' رضی اللہ عنہ ہیں۔
- کسی کا نام لینے کی بجائے بیٹا یا بیٹی کہہ کر اس کا ذکر کیا جائے: اسی میں بہن، بھائی، بھیتجا، بھیتجی، بھانجی کہہ کر بیان کر نا شامل ہے۔ اس کی مثال سیدہ ام عطیہ رضی اللہ عنہا کی حدیث ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی بیٹی (کی میت) کوپانی اور پتوں سے عنسل دیا۔ " یہاں بیٹی کانام نہیں لیا گیا۔ اس سے مر ادسیدہ زینب رضی اللہ عنہا ہیں۔
- کسی کا نام لینے کی بجائے اسے چپایا پھو پھی کہا جائے: اسی میں ماموں، خالہ یا کزن بھی شامل ہیں۔ اس کی مثال سید نارا فع بن خد تن کر ضی اللّٰہ عنہ کی حدیث ہے جس میں انہوں نے اپنے چپاکا ذکر کیا ہے۔ ان کے چپاکا نام طُعَیر بن رافع تھا۔ اسی طرح سید ناجابر رضی اللّٰہ عنہ نے ایک حدیث میں اپنی پھو پھی کا ذکر کیا ہے۔ ان کا نام فاطمہ بنت عمرو تھا۔
- کسی کانام لینے کی بجائے اسے خاوند یا بیوی کہہ کر پکارا جائے: اس کی مثال صحیحین کی حدیث ہے جس میں سیدہ سبیعة رضی اللہ عنہ اللہ عنہا کے خاوند کی وفات کا ذکر ہے۔ ان کے خاوند کانام سعد بن خولہ تھا۔ اسی طرح سید ناعبد الرحمٰن بن زبیر رضی اللہ عنہ کی زوجہ کا ذکر بھی کیا گیا ہے۔ ان کانام تمیمة بنت وہب تھا۔

#### مشهور تصانيف

اس ضمن میں اہل علم جیسے عبدالغنی بن سعید، خطیب، اور نووی وغیرہ نے بہت سے کتابیں تصنیف کی ہیں۔ ان میں سب سے بہترین کتاب ولی الدین العراقی کی'المستفاد من المبہات المتن والاسناد" ہے۔

سوالات اور اسائتمنٹ

مهمل اور مبهم راوی میں فرق بیان تیجیے۔

## سبق9: ۇحدان راوى

#### تعریف

لغوی اعتبار سے وحدان ایک کی جمع ہے یعنی بہت سے اکیلے۔ اصطلاحی مفہوم میں وحدان ان راویوں کو کہتے ہیں جن سے سوائے کسی ایک ہی شخص کے کسی اور نے حدیث روایت نہ کی ہو۔

#### فوائد

(چونکہ وحدان عام طور پر نامعلوم افراد ہوتے ہیں اور ان کے تفصیلی حالات کا علم نہیں ہوتا اس وجہ سے) وحدان کی شخصیت سے متعلق معلوم ہو جاتا ہے کہ وہ صحابی ہے یا نہیں۔ صحابی نہ ہونے کی صورت میں ایسے شخص کی بیان کر دہ احادیث کو مستر دکر دیاجاتا ہے (کیونکہ ان کے اتنے حالات معلوم نہیں ہوتے جن کی بنیاد پر ان کے ثقہ ہونے یانہ ہونے کا فیصلہ کیاجا سکے۔)

## مثاليل

صحابہ میں وحدان کی مثال عروۃ بن مضرس رضی اللہ عنہ ہیں جن سے سوائے شعبی کے اور کوئی حدیث روایت نہیں کر تا۔ دوسری مثال مسیب بن حزن رضی اللہ عنہ ہیں جن سے ان کے بیٹے سعید کے علاوہ کوئی اور شخص حدیث روایت نہیں کر تا۔ تابعین میں وحدان کی مثال ابوالعشراء ہیں جن سے سوائے حماد بن سلمۃ کے اور کوئی حدیث روایت نہیں کر تا۔

# کیا بخاری ومسلم نے بھی وحدان سے حدیث روایت کی ہے؟

حاکم اپنی کتاب" المدخل" میں لکھتے ہیں کہ امام بخاری و مسلم نے وحدان سے کوئی حدیث روایت نہیں کی۔ ان کی بیہ بات درست نہیں ہے کیونکہ بخاری و مسلم میں بہت سے الیبی روایات ہیں جو وحدان سے روایت کی گئی ہیں۔ اس کی مثال بیہ احادیث ہیں:

- ابوطالب کی وفات سے متعلق حدیث صرف مسیب رضی الله عنه سے روایت کی گئی ہے۔ یہ بخاری و مسلم دونوں میں موجود ہے۔
- صحیح بخاری میں ایک حدیث مر داس الاسلمی سے قیس بن ابی حازم نے روایت کی ہے جن سے سوائے قیس کے اور کوئی حدیث روایت نہیں کر تا۔

مشهور تصانيف

امام مسلم كى كتاب "المنفر دات والوحدان " ـ

# سبق 10: راوبوں کے مختلف نام، القاب اور کنیتیں

تعریف

اس قسم کی معلومات میں راویوں کے مختلف ناموں،القاب اور کنیتوں کاذکر کیاجا تاہے۔

نوٹ: عرب معاشرے میں یہ رواج آج تک موجود ہے کہ ان کے ہاں نام کی بجائے کسی شخص کے لقب یا کنیت سے اسے پکار نا تعظیم کی علامت سمجھا جاتا ہے۔ کنیت میں کسی شخص کو اس کے باپ یا اولاد کی نسبت سے یکارا جاتا ہے جیسے ابو محمدیا ابن زبیر۔

مثال

اس کی مثال محمد بن سائب الکلبی ہیں۔ انہیں بعض لوگ "ابوالنضر" کے نام سے جانتے ہیں، بعض انہیں "حماد بن سائب" کہتے ہیں اور بعض انہیں "ابوسعید" کے نام سے جانتے ہیں۔

فوائد

ان معلومات کا فائدہ میہ ہے کہ ان کی بدولت میہ شک دور جاتا ہے کہ یہ ایک ہی شخص ہے یا گئی افراد ہیں۔ اس کے علاوہ اس کی بدولت حدیث بیان کرنے والے راویوں کی کی گئی تدلیس (یعنی سند میں سے کسی راوی کانام چھپانے) کاعلم بھی ہو تا ہے۔

خطیب بغدادی کا اپنے اساتذہ کے مختلف نام استعمال کرنا

خطیب بغدادی اپنی کتابوں میں ابوالقاسم الازہری،عبیداللّٰہ بن ابوا گنتے الفارسی اور عبیداللّٰہ بن احمد بن عثمان الصیر فی سے حدیث روایت کرتے ہیں۔ یہ تینوں ایک ہی شخص کے نام ہیں۔

مشهور تصانيف

• حافظ عبرالغني بن سعيد كى "ايضاح الاشكال"

• خطيب بغدادي كي "موضح اوهام الجمع و التفريق"

# سبق 11: راویوں کے منفر دنام، صفات اور کنیت

تعريف

بعض او قات صحابہ یا بعد کے کسی راوی کی کنیت، لقب یانام ایسا منفر دہو تاہے جو کسی اور شخص کا نہیں ہو تا۔ ان ناموں کے منفر دہو نے کی وجہ بیہ ہوتی ہے کہ (عربوں کے لئے ان کی ادائیگی) مشکل ہوتی ہے۔

فوائد

ان معلومات کے حصول کا فائدہ یہ ہو تاہے کہ یہ بات متعین ہو جاتی ہے کہ نام کے پڑھنے میں کوئی غلطی نہیں ہوئی بلکہ یہ بالکل صحیح نام ہے۔

مثاليل

### ناموں میں مثالیں بیر ہیں:

- صحابه میں احمد بن اعجیان اور اسندرا۔
- غیر صحابه مین 'اوسط' بن عمرو،اور اخْریب' بن نقیر بن سمیر

#### كنيت ميں مثاليں پيرہيں؛

- صحابہ میں سیدنا'ابوالحمراء' رضی الله عنه۔ یه رسول الله صلی الله علیه وأله وسلم کے آزاد کر دہ غلام تھے۔ ان کا اصل نام ھلال بن حارث ہے۔
  - غير صحابه مين 'ابوالعبيدين' ـ ان كانام معاوية بن سبرة تھا۔

#### القاب میں اس کی مثالیں یہ ہیں:

- صحابہ میں 'سفینہ' رضی اللہ عنہ۔ یہ بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے آزاد کر دہ غلام تھے اور ان کانام مہر ان تھا۔
  - غير صحابه ميں 'مندل'۔ان کانام عمروبن علی الغزی الکوفی تھا۔

#### مشهور تصانيف

اس ضمن میں ایک خصوصی کتاب حافظ احمد بن کیجی البر دیجی نے لکھی ہے جس کا نام ہے "الاساء المفر دۃ"۔ اس کے علاوہ راویوں کے تراجم (یعنی حالات زندگی) سے متعلق کتابوں جیسے حافظ ابن حجر کی " تقریب التہذیب" کے آخر میں منفر د ناموں والے راویوں کا تذکرہ ملتاہے۔

# سبق 12: کنیت سے مشہور راویوں کے نام

#### تمهيد

بعض راوی اپنے نام کی بجائے کنیت سے مشہور ہو گئے تھے۔ فنون حدیث کا یہ شعبہ ایسے راویوں کے اصل نام معلوم کرنے سے متعلق ہے جو کہ زیادہ مشہور نہیں ہیں۔

#### فوائد

اگر ایسے کسی راوی کا ذکر کبھی توکنیت سے کیا جائے اور کبھی نام سے توعد م واقفیت کے باعث کوئی اسے دوافر اد سمجھ سکتا ہے۔اس علم کی بدولت بیہ معلوم ہو جاتا ہے کہ اس نام اور کنیت کا تعلق ایک ہی شخص سے ہے۔

## کنیت کے فن میں تصنیف کاطریق کار

کنیت سے متعلق کتابوں کو حروف تہجی کے اعتبار سے ترتیب دیاجا تا ہے۔ یہ ترتیب لفظ 'ابو، ابن ' وغیرہ کو چھوڑ کر باقی نام کے اعتبار سے قائم کی جاتی ہے۔ مثال کے طور پر "ابواسحاق" کو اہمزہ ' کے باب میں درج کیاجائے گااور ان کی کنیت کے سامنے ان کانام لکھ دیاجائے گا۔ سی طرح"ابوبشر" کو 'ب' کے باب میں درج کیاجائے گااور ان کی کنیت کے سامنے ان کانام لکھ دیاجائے گا۔

# کنیت سے مشہور افراد کی اقسام اور مثالیں

- ایسے افراد جن کی کنیت ہی ان کانام تھا۔ ان افراد کا الگ سے کوئی نام نہ تھامثلاً ابوبلال الاشعری۔ ان کانام اور کنیت یہی ہے۔
  - ایسے افراد جو کہ کنیت سے مشہور ہوئے اور ان کا اصل نام نامعلوم ہے۔ مثلاً ابواناس رضی اللہ عنہ جو کہ صحابی ہیں۔

- ایسے افراد جن کالقب کنیت بن گیالیکن ان کانام اور دوسر ی کنیت بھی موجود ہے۔ مثلاً سیدنا ابوتر اب رضی اللہ عنہ جن کانام علی بن ابی طالب اور دوسر ی کنیت ابوالحسن ہے۔
  - ایسے افراد جن کی دویادوسے زائد کنیتیں ہیں۔ مثلاً ابن جریج کی دواور کنیتیں ابوخالد اور ابو الولید بھی ہیں۔
- ایسے افراد جن کی کنیتوں کے بارے میں اختلاف رائے ہے۔ مثلاً سیدنا اسامہ بن زیدرضی اللہ عنہما۔ ان کی کنیت کے بارے میں مختلف آراء ہیں۔ انہیں ابو محمد، ابوعبد اللہ اور ابو خارجہ کہا گیاہے۔
- ایسے افراد جو کنیت سے مشہور ہیں لیکن ان کے ناموں کے بارے میں اختلاف ہے جیسے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ۔ ان کے اور ان کے والد کے نام کے بارے میں تین آراء موجو دہیں اور مشہوریہ ہے کہ ان کانام عبد الرحمٰن بن صخر تھا۔
- ایسے افراد جن کے نام اور کنیت دونوں کے بارے میں اختلاف ہے جیسے سید ناسفینہ رضی اللہ عنہ۔ ان کے نام کے بارے میں کہا گیاہے کہ وہ عمیریاصالح یامھران تھااور ان کی کنیتوں کے بارے میں رائے ہے کہ وہ ابوعبد الرحمٰن یا ابوالبخری تھی۔
- ایسے افراد جو نام اور کنیت دونوں ہی سے مشہور ہیں جیسے سفیان ثوری، مالک، شافعی اور احمد بن حنبل۔ ان سب کی کنیت ابو
   عبداللّٰد مشہور ہے۔ اسی طرح نعمان بن ثابت ابو حنیفہ کی کنیت سے مشہور ہیں۔ علیہم الرحمۃ۔
  - ایسے افراد جو کنیت سے مشہور ہوئے لیکن ان کانام بھی معلوم ہے جیسے ابوادریس الخولانی۔ ان کانام عائذ اللہ تھا۔
- ایسے افراد جو نام سے مشہور ہوئے لیکن ان کی کنیت بھی معلوم ہے جیسے سید ناطلحہ بن عبید اللہ، عبد الرحمٰن بن عوف اور حسن بن علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہم۔ان سب کی کنیت ابو محمد تھی۔

#### مشهور تصانيف

کنیتوں کے بارے میں کثیر تعداد میں کتابیں لکھی گئی ہیں۔ان میں علی بن المدینی، مسلم اور نسائی کی کتب شامل ہیں۔ان میں سب سے مشہور ابوبشر محمد بن احمد الدولانی (م310ھ) کی کتاب"الکنی والساء" ہے۔

## سبق13: القاب

#### تعريف

القاب، لقب کی جمع ہے۔ کسی شخص کالقب اس کی کسی اچھی یابری خصوصیت یاصفت کی وجہ سے مشہور ہو جاتا ہے۔ لقب کسی شخص کی تعریف پر مبنی بھی ہو سکتا ہے اور مذمت پر بھی۔

#### القاب كى بحث

القاب کی بحث کا تعلق محدثین اور راویوں کے القاب سے ہے تا کہ ان راویوں کی پہچان کی جاسکے۔

#### فوائد

اس علم کا ایک فائدہ تو یہ ہے کہ اگر کسی شخص کا کہیں پر ذکر نام سے اور کہیں پر لقب سے کیا گیا ہو تواس علم کی بدولت یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ یہ دوافراد نہیں بلکہ ایک ہی ہیں۔ دوسر افائدہ یہ ہے کہ اس تحقیق و تفتیش کے نتیج میں یہ بھی معلوم ہو جاتا ہے کہ اس شخص کی خوبی یا خامی واضح ہو جاتی ہے جس کے نتیج میں اس کا ثقہ یاضعیف ہو نامعلوم ہو جاتا ہے۔) لقب کیوں دیا گیا؟ (یعنی اس سے اس شخص کی خوبی یا خامی واضح ہو جاتی ہے جس کے نتیج میں اس کا ثقه یاضعیف ہو نامعلوم ہو جاتا ہے۔)

#### اقسام

لقب کی دواقسام ہیں۔ ایک تووہ جو صاحب لقب کو پیند ہو اور دوسر اوہ جو اسے ناپیند ہو۔ کسی بھی شخص کو پہلی قشم کے لقب سے پکار نا درست ہے اور دوسری قشم کے لقب سے پکار ناجائز نہیں ہے۔

## مثاليل

- ضال (یعنی راه سے بھٹکنے والا): یہ معاویہ بن عبد الکریم الضال کالقب تھا۔ انہیں یہ لقب اس لئے دیا گیا کہ وہ مکہ کے راستے سے بھٹک گئے تھے۔
- ضعیف (یعنی کمزور): یه عبدالله بن محمد الضعیف کالقب ہے۔ انہیں یہ لقب اس لئے دیا گیا کہ وہ جسمانی طور پر کمزور تھے
   جبکہ وہ حدیث کے بارے میں ضعیف نہ تھے۔ عبدالغنی بن سعید کہتے ہیں: "دو جلیل القدر افراد کو برے القاب ضال اور ضعیف سے نوازا گیا ہے۔"
- غُندر (یعنی شور مچانے والا): یہ شعبۃ الایمان کے مصنف محمد بن جعفر البصری کالقب ہے۔ اس لقب کی وجہ یہ ہے کہ (مشہور محدث) ابن جرتئ جب بھرہ پہنچے توانہوں نے حسن بھری علیہ الرحمۃ سے روایت کر دوایک حدیث بیان کی۔ محمد بن جعفر نے اس بات پر شدید احتجاج کیا (کہ یہ حدیث درست نہیں۔) اس پر ابن جرتئ نے انہیں کہا، "اے غندر! خاموش ہو جاؤ۔"
- غُنجار (یعنی سرخ): یه عیسی بن موسی التمیمی کالقب ہے۔ انہیں یہ لقب اس لئے دیا گیا کیونکہ ان کے گال سرخ رنگ کے تھے۔

- صاعقة (یعنی بجلی): بیر امام بخاری کے استاذ حافظ محمد بن ابر اہیم کالقب ہے۔ انہیں بیر لقب دیے جانے کی وجہ بیہ ہے کہ وہ التجھے حافظے کی وجہ سے احادیث کو بجلی کی طرح تیزی سے بیان کر دیتے تھے۔
  - منتبکد انه: یه عبدالله بن عمر الاموی کالقب ہے۔یه اصلاً فارسی زبان کالفظہ جس کامعنی ہے مشک کی خوشبو کا دانہ۔
- مُطین (یعنی مٹی میں کتھڑا ہوا): یہ ابو جعفر الحضر می کالقب ہے۔ انہیں یہ لقب اس وجہ سے دیا گیا کہ ایک مرتبہ وہ بحیپن میں پانی میں دوسر سے بچوں کے ساتھ کھیل رہے تھے۔ بچوں نے ان کی پیٹھ پر مٹی مل دی۔ (یہ دیکھ کران کے استاذ) ابو نعیم نے ان سے کہا، "اے مطین! تم آج علم کی محفل (کلاس) میں حاضر کیوں نہیں ہوئے؟"

## مشهور تصانيف

قدیم اور جدید اہل علم نے اس فن سے متعلق کئی کتابیں لکھی ہیں۔ ان میں سب سے اچھی اور مختصر کتاب حافظ ابن حجر کی "نز ھة الباب" ہے۔

# سبق 14: اینے والد کے علاوہ کسی اور سے منسوب راوی

#### تعارف

وہ افراد جو اپنے والد کے علاوہ کسی اور جیسے مال، دادایا استاذ سے نسبت کے باعث مشہور ہو گئے، علوم حدیث کی اس شاخ میں ان کے والد کا اصل نام معلوم کیاجا تا ہے۔

#### فوائد

والد کے علاوہ کسی اور سے منسوب شخص کے والد کا اصل نام معلوم ہونے سے بیہ شک دور ہو جاتا ہے کہ شایدیہ ایک سے زائد افراد ہیں۔

## اقسام اور مثاليس

- ماں سے منسوب افراد: اس کی مثال مشہور صحابہ معوذ، معاذ اور عوذ رضی اللّه عنه ہیں جو اپنی والدہ عفراءر ضی الله عنها سے
  نسبت سے مشہور ہیں۔ ان کے والد کانام حارث تھا۔ اسی طرح سید نابلال رضی الله عنه اپنے والد رباح کی نسبت والدہ حمامہ کی
  نسبت سے مشہور ہیں۔ سید ناعلی رضی الله عنه کے بیٹے محمہ بن حنفیہ اپنے والد کی بجائے والدہ کی نسبت سے زیادہ مشہور ہیں۔
- دادی سے منسوب افراد: اس کی مثال یعلی بن منیة ہیں۔ان کے والد کانام امیہ تھالیکن وہ اپنی دادی منیة کی نسبت سے مشہور ہوئے۔اسی طرح بشیر بن الخصاصیة کے والد کانام معبد تھالیکن وہ اپنے پڑ دادا کی والدہ خصاصیة کی نسبت سے مشہور ہوئے۔
- داداسے منسوب افراد: اس کی مثال سیرنا ابوعبیدہ بن الجر اح رضی اللہ عنہ ہیں۔ ان کا اصل نام عامر بن عبداللہ بن الجراح تھا۔ یہی معاملہ امام احمد بن حنبل کا ہے جن کا پورانام احمد بن محمد بن حنبل ہے۔ یہ دونوں حضرات اپنے دادا کی نسبت سے زیادہ مشہور ہیں۔
- کسی اور سے منسوب افراد: اس کی مثال سیدنا مقداد بن اسود رضی الله عنه ہیں۔ ان کا اصل نام مقداد بن عمروا لکندی تھا۔ انہیں اسود کی طرف اس لئے منسوب کیا گیا کہ اسود بن عبد یغوث نے انہیں اپنامنہ بولا بیٹا بنالیا تھا۔

## مشهور تصانيف

اس ضمن میں الگ سے کتابیں تصنیف تو نہیں کی گئیں البتہ کتب تراجم (حالت زندگی) میں ہر راوی کے سلسلہ نسب کا ذکر ہو تا ہے کیونکہ بیہ کتابیں بڑی وسعت رکھتی ہیں۔

# سبق 15: کسی علاقے ، جنگ یا پیشے سے منسوب راوی

#### تتمهيد

بعض ایسے راوی ہیں جنہیں بظاہر کسی علاقے یا قبیلے یا جنگ یا پیٹے سے منسوب کر دیا گیا ہے۔ ظاہر ہے ایسی صورت میں اس نسبت سے ان کا حقیقی نسب مر ادنہیں ہے۔ اس کی وجہ مثلاً میہ ہو سکتی ہے کہ انہوں نے کسی مقام پر کوئی کارنامہ سر انجام دیا توانہیں اس جگہ سے منسوب کر دیا گیایا پھر وہ کسی خاص پیٹے سے متعلق افراد کے پاس اٹھتے بیٹھتے تھے توانہیں اسی پیٹے سے منسوب کر دیا گیا۔

فوائد

اس بحث کافائدہ یہ ہو تاہے کہ ایک شخص کا حقیقی نسب معلوم ہو جا تاہے اور دوسری طرف وہ وجہ بھی معلوم ہو جاتی ہے جس کے باعث اسے کسی چیز سے منسوب کیا گیا ہو۔

### مثاليل

- ابومسعود البدرى: يه جنگ بدر كے موقع پر موجود نہيں تھے ليكن ايك مرتبہ انہوں نے بدر كے مقام پر پڑاؤ كيا تو يہ بدرى كى نسبت سے مشہور ہو گئے۔
  - یزیدالفقیر: به فقیر نہیں تھے۔ان کی ریڑھ کی ہڈی (فقار) میں چوٹ کگی تھی جس کے باعث به فقیر مشہور ہو گئے۔
  - خالد الحذاء: پیر موچی (حذاء) نہیں تھے بلکہ موچیوں کے پاس اٹھتے بیٹھتے تھے جس کی وجہ سے پیر بھی موچی مشہور ہو گئے۔

#### مشهور تصانيف

نسبتوں سے متعلق سمعانی نے کتاب "الانساب" کھی ہے۔ ابن الا ثیر نے اس کا خلاصہ "اللباب فی تھذیب الانساب" کے نام سے کیا ہے جس کا مزید خلاصہ سیوطی نے "لب اللباب" کی صورت میں کیا ہے۔

# سبق 16: راوپوں سے متعلق اہم تاریخیں (Dates)

## تعريف

کسی راوی کی پیدائش، وفات اور اس سے متعلق اہم واقعات جیسے کسی استاذ سے ملاقات یا سفر وغیرہ کی تاریخ (Date) سے متعلق معلومات کونوٹ کیاجا تاہے۔

#### اہمیت

یہ ایک نہایت ہی اہم علم ہے۔ سفیان توری کہتے ہیں، "جھوٹ بولنے والے راویوں کے لئے ہم تاریخوں کے علم کو استعال کرتے ہیں۔ اسی سے ہمیں سند کے متصل یا منقطع ہونے کا علم ہو تا ہے۔" اگر کوئی شخص دوسر سے سے حدیث روایت کرنے کا دعویٰ کرے تو یہ دیکھاجا تاہے کہ کہیں وہ اس شخص سے اس کی وفات کے بعد توروایت نہیں کررہا۔ نوٹ: فرض کیجے رادی B،A سے حدیث روایت کررہاہے۔ Aکاس پیدائش 200ھ ہے اور B کاس وفات 190ھ۔ ان دونوں کی ملاقات ممکن ہی نہیں ہے۔ اسی سے یہ معلوم ہو تاہے کہ حدیث کی سند ملی ہوئی ہے یاٹوٹی ہوئی۔ اسی سے حدیث کے صیح یا ضعیف ہونے کافیصلہ ہو تاہے۔

## مثاليل

- رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم اورسيه ناابو بكر وعمر رضى الله عنهمانے 63 برس كى عمر ميں وفات يائى۔
- 🗸 رسول الله صلى الله عليه واله وسلم نے بير كے دن صبح كے وقت رہيج الاول 11ھ ميں وفات پائی۔
  - سیدناابو بکررضی الله عنه نے جمادی الاولی 13ھ میں وفات پائی۔
    - 🗸 سيدناعمر رضى الله عنه كو ذوالحجة 23ھ ميں شهيد كيا گيا۔
- سيدناعثمان رضى الله عنه كوذوالحبة 35ھ ميں شهيد كيا گيا۔ اس وقت آپ كى عمر 82 يا90سال تھی۔
  - سیدناعلی رضی الله عنه کور مضان 40 صفی شهید کیا گیا۔اس وقت آپ کی عمر بھی 63 سال تھی۔
    - مشہور مسالک کے ائمہ کے سن پیدائش اور سن وفات
    - ابو حنیفه نعمان بن ثابت
    - **پ** مالک بن انس مالک بن انس مالک بن انس
    - **ب** محمد بن ادريس شافعي 150-204 ص
    - احمد بن حنبل (عليهم الرحمة ) 164-241
    - حدیث کی مشہور کتب کے مصنفین کے سن پیدائش اور سن وفات
      - **پ** محمد بن اساعیل بخاری 194-256 ھ
      - **→** مسلم بن حجاج نييثا يوري 204-261 ھ
      - **ب** ابوداؤدانسجستانی 202-275 ∞
      - ◄ ابوعسى ترمذى

احمد بن شعیب نسائی

ابن ماجه القزويني

#### مشهور تصانيف

ابن زبر محمد بن عبیداللہ الربعی محدث دمثق (م 379ھ) کی کتاب "الوفیات"۔ یہ سن وفات کی ترتیب سے لکھی گئی ہے۔ اس کتاب پر کتانی، ان کے بعد اکفانی اور ان کے بعد عراقی نے اضافہ کیا ہے۔

نوٹ: موجودہ دور میں ایسے سافٹ ویئر دستیاب ہو چکے ہیں جن میں ہر راوی یا مصنف سے متعلق اہم تاریخوں کاعلم ہو جاتا ہے۔
اس کی مثال دار التر اث الاسلامی کا "الموسوۃ الذھبیۃ للحدیث الشریف" ہے۔ اسی طرح مکتبہ شاملہ کے سافٹ ویئر میں مثال دار التر اث الاسلامی کا "الموسوۃ الذھبیۃ للحدیث المثریف" ہے۔ اسی طرح مکتبہ شاملہ کے سافٹ ویئر میں میں بھی ہیں جن میں فن رجال کا پورا انسائیکلوپیڈیا مرتب کر دیا گیا ہے۔ مثلاً دیکھیے: www.islamweb.net

#### سوالات اور اسائتمنٹ

راوبوں سے متعلق اہم تواری کاعلم رکھنا کیوں ضروری ہے؟

# سبق 17: حادثے کا شکار ہو جانے والے ثقہ راوی

### تعريف

لغوی اعتبار سے اختلاط کامعنی ہے ذہنی طور پر معذور ہو جانا۔ اصطلاحی مفہوم میں اس کامعنی ہے کہ کسی راوی کا ذہنی طور پر معذور ہو جانا یا اسے کوئی ایساحاد شدییش آ جانا جس کے باعث وہ حدیث محفوظ رکھنے سے محروم ہو جائے جیسے پاگل ہونا، نابینا ہو جانا یااس کی کتابیں جل جاناوغیر ہو غیر ہ۔

## مثاليل

• ذہنی معذور ہو جانے کے باعث اختلاط: اس کی مثال عطاء بن سائب الثقفی الکوفی ہیں۔

- نابیناہو جانے کے باعث اختلاط: اس کی مثال عبد الرزاق بن همام الصنعانی ہیں۔ نابیناہو جانے کے بعدیہ ہر حدیث کو درست قرار دے دیاکرتے تھے۔
  - دیگر اسباب کے باعث اختلاط: اس کی مثال عبد اللہ بن اہمیعۃ المصری ہیں جن کی کتابیں جل گئی تھیں۔

# صاحب اختلاط كي روايات كاحكم

ایساراوی، جسے کوئی ایساحاد نہ پیش آگیاہو، کی بیان کر دہ وہ روایتیں جو اس حادثے سے پہلے کی ہیں، قبول کی جائیں گی (اگر وہ ثقہ ہو۔) اس کی وہ روایتیں مستر دکی جائیں گی جو حادثے کے بعد کی ہیں یا جن کے بارے میں یہ معلوم نہ ہوسکے کہ وہ حادثے سے پہلے کی ہیں یا بعد کی۔

#### مشهور تصانیف

علائی اور جازمی جیسے اہل علم نے اس ضمن میں کتابیں لکھی ہیں۔ ایسی ہی کتابوں میں سے ایک کتاب، "الاغتباط بمن رمی بلاختلاط" جو حافظ ابراہیم بن محمد سبط بن العجمی (م 841ھ) کی ہے۔

# سبق 18: علماءاور راوبوں کے طبقات

#### تعريف

لغوی اعتبار سے طبقہ لوگوں کے اس گروہ کو کہتے ہیں جو ایک دوسرے سے مشابہت رکھتے ہوں۔ اصطلاحی مفہوم میں طبقہ لوگوں کے اس گروہ کو کہتے ہیں جو اسناد اور عمریا کم از کم صرف اسناد میں ایک دوسرے کے قریب ہوں۔ (تدریب الراوی جے صصح کے میں شار کیا جائے کہ دوافر ادایک ہی استاذ سے حدیث روایت کرتے ہیں توان دونوں کوایک ہی طبقے میں شار کیا جائے گا۔

#### فوائد

(کون ساراوی کس طبقے سے تعلق رکھتا ہے) یہ جاننے کا فائدہ یہ ہے کہ ملتے جلتے ناموں اور ملتی جلتی کنیتوں والے افراد میں فرق کیا جا سکتا ہے۔ ناموں کی مشابہت کے باعث یہ سمجھا جا سکتا ہے کہ یہ ایک ہی شخص ہے لیکن در حقیقت وہ کسی اور زمانے کا کوئی فر دہو سکتا ہے۔اس سے معنعن روایت کو بھی پر کھا جا سکتا ہے۔

کیا کوئی راوی ایک اعتبار سے ایک طبقے اور دوسرے اعتبار سے دوسرے طبقے سے متعلق ہو سکتا ہے؟

(اییا ممکن ہے۔) مثال کے طور پر سیدناانس بن مالک رضی اللّٰہ عنہ صحابہ کرام کے اس طبقے سے تعلق رکھتے ہیں جوعہد رسالت میں بچے تھے۔ دوسرے اعتبار سے وہ مجموعی طور پر "صحابہ" کے طبقے سے تعلق رکھتے ہیں۔

طبقات کے محقق کو کس بات کا علم ہوناچاہیے؟

طبقات کی تحقیق کرنے والے محقق کوراویوں کی تاریخ بیدائش، تاریخ وفات،اسا تذہ اور شاگر دوں کاعلم ہوناضر وری ہے۔

#### مشهور تصانیف

- ابن سعد كي "طبقات الكبري"
- ابوعمروالداني كي "طبقات القراء"
- عبدالوہاب السبكى كى "طبقات الشافعية الكبرى"
  - زہبی کی "تذکرۃ الحفاظ"

#### سوالات اور اسائتمنٹ

ابن سعد کی طبقات الکبری انٹر نیٹ پر تلاش کر کے ڈاؤن لوڈ تیجیے اور اس میں موجو د مختلف طبقات کی ایک فہرست تیار تیجیے۔

# سبق19: آزاد کرده غلام

### تعريف

لغوی اعتبار سے موالی، مولٰی کی جمع ہے۔ مولی کا اطلاق متضاد معنی میں ہو تا ہے جیسے مالک کو بھی مولی کہا جاتا ہے اور غلام کو بھی۔ آزاد کرنے والے کو بھی مولٰی کہتے ہیں اور غلام کو بھی۔

اصطلاحی مفہوم میں مولٰی سے مر اد ایساغلام ہے جسے آزاد کر دیا گیاہو یا ایسا شخص ہے جو کسی شخص کی صانت پر اس قبیلے میں رہ رہاہو یعنی جس کا جان ومال کسی اور شخص کی صانت کے باعث محفوظ ہو۔

نوٹ: قدیم عرب معاشرت میں "ولاء" کارشتہ معتبر سمجھاجاتا تھا۔اس کی ایک صورت یہ تھی کہ ایک شخص کسی دوسرے کاغلام

ہے۔ مالک نے اسے آزاد کر دیا۔ عرب معاشرے کا دستور تھا کہ آزاد ہو جانے والے غلام کو وہ آزاد کرنے والے مالک کے قبیلے کا فرد مان لیا کرتے تھے۔ ایسے شخص کو "مولی بالعتاقة" کہا جاتا تھا۔ اسلام نے ولاء کے رشتے کو بے پناہ اہمیت دی۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ غلاموں کو آزاد کرنے کے بعد انہیں معاشرے میں وہی مقام دے دیا جائے جو ان کے سابقہ مالکوں کو حاصل ہے۔ اس کی تفصیل کے لئے میری کتاب "اسلام میں جسمانی و ذہنی غلامی کے انسداد کی تاریخ" ملاحظہ فرمائے۔

"ولاء" کی ایک دوسری شکل بیر تھی کہ کوئی شخص باہر کے کسی علاقے سے عرب معاشر ہے میں آکر آباد ہوناچاہے تواس کے لئے لازم تھا کہ وہ کسی عرب کی ضانت حاصل کرے۔ایسے شخص کو "مولی بالحلف" کہاجا تا تھا۔ ایسے مولی کواسی قبیلے کا حصہ مان لیاجا تا تھا جس کی ضانت میں وہ رہ رہا ہو تا تھا۔ عرب معاشر ہے میں بید دستور آج تک رائج ہے۔ تمام عرب ممالک میں کسی عرب کی ضانت سے ہی غیر عرب کوویز اجاری کیاجا تا ہے۔اگر چہ اب قبیلے سے تعلق کا سلسلہ ختم ہوگیاہے۔

ظہور اسلام کے بعد اسی "ولاء" میں ایک تیسری قشم کا اضافہ ہوااور وہ یہ تھا کہ مسلمانوں کے مفتوحہ ممالک میں ایسے غیر عرب افراد پائے جاتے تھے جو کہ اپنے معاشر وں میں عزت کی نگاہ سے نہ دیکھے جاتے تھے۔ یہ لوگ جب کسی مبلغ کی دعوت و تبلیغ کے نتیج میں مسلمان ہو جاتے توان کا ساجی رتبہ بلند کرنے کے لئے ان کا شار اسی مبلغ کے قبیلے میں کیا جانے لگتا۔

# مولی کی اقسام

- مولی بالحلف: اس کی مثال امام مالک بن انس الا صبحی التیمی تھے۔ ان کا تعلق قوم "اصبح" سے تھاجو کہ قریش کی ضانت پر عرب میں رہ رہے تھے۔
- مولی العتاقة: اس کی مثال ابوالبختری الطائی ہیں جو کہ تابعی ہیں۔ ان کانام سعید بن فیروز تھا۔ یہ قبیلہ بنوطے کے ایک شخص کے غلام تھے جس نے انہیں آزاد کر دیا تھا۔ اسی نسبت سے انہیں بھی طائی کہاجا تاہے۔
- مولی الاسلام: اس کی مثال امام محمد بن اساعیل ابخاری الجعفی ہیں۔ ان کے دادامغیرہ مجوسی تھے۔ انہوں نے بمان بن اخنس الجعفی کے ہاتھ پر اسلام قبول کر لیاجس کی وجہ سے ان کے نام کے ساتھ بھی الجعفی لکھاجانے لگا۔

#### فوائد

اگر ایک شخص ایک مختلف ولاء سے منسوب ہے تو اس سے بیہ شبہ ہو سکتا ہے کہ اس کا تعلق نسبی اعتبار سے اسی قبیلے سے ہو گا جب کہ در حقیقت ایسانہیں ہو تا۔ اس علم کی بدولت بیہ شک رفع ہو جاتا ہے۔

مشهور تصانيف

ابوعمر الکندی نے صرف مصربوں کے بارے میں ایک تصنیف کی ہے۔

# سبق20: ثقه اور ضعیف راوی

#### تعريف

لغوی اعتبار سے ثقہ کا معنی ہے قابل اعتماد شخص اور ضعیف کا معنی ہے کمزور شخص۔ اصطلاحی مفہوم میں ثقہ وہ شخص ہے جواجھے کر دار کا مالک ہو اور احادیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت رکھتا ہو۔ ضعیف ایک عام اصطلاح ہے جس کا مطلب ہے وہ شخص جس کے کر داریا احادیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت کے بارے میں کوئی الزام موجود ہو۔

#### أتميت

یہ فنون حدیث میں سب سے اہم فن ہے کیونکہ اس کی بنیاد پر حدیث کے صحیح یاضعیف ہونے کا فیصلہ کیاجا تاہے۔

### مشهور تصانيف

- صرف ثقه راویوں کے حالات زندگی پر مشتمل کتب جیسے ابن حبان کی کتاب" الثقات" یا عجلی کی کتاب" الثقات"۔
- صرف ضعیف راویوں کے حالات زندگی پر مشمل کتب کثیر تعداد میں ہیں جیسے امام بخاری، نسائی، عقیلی اور دار قطنی کی "الضعفاء"۔ان کے علاوہ ابن عدی کی "الکامل فی الضعفاء" اور ذہبی کی "المغنی فی الضعفاء" بھی اسی موضوع پر ہیں۔
- ثقه اور ضعیف دونوں قسم کے راویوں کے حالات زندگی پر مشتمل کتب بھی کثیر تعداد میں ہیں جیسے امام بخاری کی "تاریخ الکبیر "۔اس کے علاوہ جرح و تعدیل کی کتابیں بھی ہیں جن میں ابن ابی حاتم کی "الجرح والتعدیل"۔ بعض کتابیں حدیث کی مخصوص کتب کے راویوں کے حالات پر مشتمل ہیں مثلاً عبد الغنی المقدسی کی "الکمال فی اسماء الرجال"۔اس کو بہتر انداز میں مزی، ذہبی، ابن حجر اور خزرجی نے مرتب کیاہے۔

# سبق 21: راوپوں کے ممالک اور شہر

#### تعارف

اوطان، وطن کی جمع ہے اور یہ ملک کو کہتے ہیں اور بلد شہر کو کہتے ہیں۔ فن حدیث میں اس بحث کا تعلق راویوں کے ممالک اور شہر وں سے ہے جہاں وہ پیدا ہوئے اور جہاں جہاں انہوں نے قیام کیا۔

#### فوائد

ممالک اور شہر وں کی بدولت ملتے جلتے ناموں والے راویوں میں فرق کیا جاسکتا ہے۔اس علم کی حفاظ حدیث کو بھی بہت ضرورت رہا کرتی ہے۔

# عرب وعجم کے لوگوں کو کس سے منسوب کیا جاتار ہاہے؟

دور قدیم میں اہل عرب زیادہ ترخانہ بدوش بدوشے جو حالت سفر میں رہا کرتے تھے۔ یہ لوگ قبائل کی صورت میں رہتے۔ یہی وجہ ہے کہ انہیں کسی مخصوص شہر کی بجائے قبیلے کی نسبت سے پکارا جاتا ہے۔ ظہور اسلام کے بعد ان لوگوں کی بڑی تعداد شہر وں اور دیہاتوں میں آباد ہوگئی اور اس کے بعد انہیں شہریا گاؤں کی طرف منسوب کیا جانے لگا۔

## شہر تبدیل کرنے والے شخص کو کس سے منسوب کیا جائے؟

ایسے لوگ جنہوں نے اپنی رہائش کا شہر تبدیل کر لیا ہو، اور انہیں تمام متعلقہ شہر وں سے منسوب کرنے کی ضرورت ہوتو پھر ابتدا پہلے شہر سے کی جاتی ہے اور پھر ترتیب سے شہر وں کا نام لیا جاتا ہے۔ مثال کے طور پر ایک شخص "حلب" میں پیدا ہوا اور اس کے بعد وہ مدین ہے کہ جاتی ہوا ہور کی جاتے گا، "فلان حلبی ثم مدنی " یعنی "فلاں حلبی اور اس کے بعد مدنی ہے "۔ اسی پر اکثر لوگوں کا عمل رہا ہے۔

اگرتمام شہروں کا ذکر کرناضروری نہ ہو تو پھر کسی بھی ایک شہر سے اس شخص کو منسوب کر دیاجا تا ہے۔ ایسابہت ہی کم کیاجا تا ہے۔

## جو شخص کسی شہر کے قریبی گاؤں سے تعلق ر کھتا ہو تواسے کس سے منسوب کیا جا تاہے؟

ایسے شخص کو اس کے گاؤں، قریبی شہریا ملک سے منسوب کیا جاتا ہے۔ مثال کے طور پر ایک شخص شام کے شہر حلب کے قریب "الباب" گاؤں سے تعلق رکھتا ہے۔اس شخص کوالبابی، حلبی یاشامی کہا جاسکتا ہے۔

کتنی مدت کے قیام سے کسی شخص کو اس شہر سے منسوب کیاجا تاہے؟ عبداللہ بن مبارک کی رائے کے مطابق کسی شخص کو شہر سے منسوب کرنے کے لئے کم از کم چار سال کا قیام ضروری ہے۔

مشهور تصانیف

- اس ضمن میں قدیم ترین کتاب سمعانی کی کتاب "الانساب" ہے کیونکہ انہوں نے نسب کے ساتھ ساتھ ہر راوی کے شہر کا ذکر بھی کیاہے۔
  - ابن سعدنے "طبقات الكبرى" ميں بھى شہروں كاذكر كياہے۔

حصد من من من کو پر کھنے کا درائی معیار

# لونط 13: درایت مدیث

## سبق1: درایت حدیث کا تعارف

رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے غلط بات کو منسوب کرنے کا معاملہ بہت ہی نازک ہے۔ یہی وجہ ہے کہ محد ثین نے اس ضمن میں نہایت ہی احتیاط برتی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب احادیث کی چھان بین کے لئے محد ثین نے جو اصول وضع کیے ہیں، ان میں سے کچھ اصولوں کا تعلق حدیث کی سند سے ہے۔ ان اصولوں کو تفصیل سے "تیسیر مصطلح الحدیث" کے مصنف ڈاکٹر محمود طحان نے بیان کیا ہے۔ آپ ان اصولوں کا پچھلے یو نٹس میں مطالعہ کر چکے ہیں۔ حدیث کی سند کی تحقیق کے عمل کو "روایت حدیث" کہا جاتا ہے۔

حدیث کی سند کے علاوہ اس کے متن کی تحقیق بھی انتہائی اہمیت کی حامل ہے۔ متن کی تحقیق کے اس عمل کو" درایت حدیث" کہا جا تا ہے۔ احادیث کو جب روایت کے اصولوں کی بنیاد پر پر کھا جا تا ہے تو احادیث کی غالب تعداد کے بارے میں نہایت ہی اطمینان کے ساتھ بیہ کہا جاسکتا ہے کہ ان احادیث کی نسبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی طرف درست ہے یا نہیں۔

بسااہ قات کوئی حدیث روایت کے اصولوں کے مطابق صحیح قرار پاتی ہے لیکن اس کے متن میں کوئی ایسی بات ہوتی ہے جس سے یہ معلوم ہو تاہے کہ اس بات کی نسبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی درست نہیں ہوسکتی۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ ایک ثقہ سے ثقہ اور مختاط شخص بھی بھول چوک یا غلطی سے پاک نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ روایت کے اصولوں پر پر کھنے کے بعد بعض احادیث کو درایت کے اصولوں پر پر کھنے کی ضرورت بھی پیش آتی ہے تاکہ حدیث کی سند کے ساتھ ساتھ اس کے متن کی شخص کی کر کے جائے کہ یہ بات واقعتاً رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے درست طور پر منسوب ہوئی ہے یا نہیں۔

درایت حدیث کے اصول بھی عقل و دانش کی بنیاد پر مرتب کیے گئے ہیں۔ ان میں سے پچھ اصول روایت حدیث کی بحث میں بھی بیان کیے جاچکے ہیں۔ درایت کے اہم ترین اصول ہے ہیں:

- حدیث کاشذوذ سے پاک ہوناضر وری ہے۔اس کا معنی ہے ہے کہ حدیث میں کہی گئی بات قر آن مجید، سنت متواترہ اور دیگر صیح احادیث میں کہی گئی بات کے خلاف نہ ہو۔
  - حدیث علم وعقل کے مسلمات کے خلاف نہ ہو۔

- حدیث کواینے ورود کے موقع و محل اور سیاق وسباق میں رکھ کر سمجھنے کی کوشش کی جائے۔
- حدیث کواسی موضوع سے متعلق قرآنی آیات اور دیگر احادیث کے ساتھ ملاکر سمجھا جائے کیونکہ ایک حدیث کی وضاحت دوسری حدیث میں ہو جاتی ہے۔

ا گلے اسباق میں ہم ان اصولوں کی وضاحت کریں گے۔

سوالات اور اسائتمنٹ

سند کوپر کھنے کے علم کے ساتھ ساتھ درایت کے علم کی اہمیت کیاہے؟

## سبق2: شاذ حدیث

کسی حدیث کے صیح ہونے کے لئے یہ ضروری ہے کہ وہ قرآن مجید، سنت متواترہ اور دیگر صیح احادیث سے متضاد مفہوم پیش نہ کررہی ہو۔اگر ایساہو تواس حدیث کو "شاذ" کہاجا تاہے اور اس خصوصیت کو "شذوذ" کہتے ہیں۔

یہ بات ممکن ہی نہیں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم قر آن مجیدیا اپنی ہی فرمائی ہوئی بات کے متضاد کوئی بات ارشاد فرمائیں۔بظاہر ایسانظر آنے کی وجہ یہی ممکن ہے کہ کسی راوی نے بات کو سمجھنے یا بیان کرنے میں کوئی غلطی کر دی ہو۔

اس اصول کی وضاحت کرتے ہوئے خطیب بغدادی ابن خزیمہ کا قول نقل کرتے ہیں:

لا أعرف انه روى عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم حديثان بإسنادين صحيحين متضادان فمن كان عنده فليأت به حتى اؤلف بينهما-

مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے مروی ایسی کوئی دواحادیث کاعلم نہیں ہے جو آپس میں باہم متضاد ہوں۔ اگر کسی شخص کو ایسی دواحادیث ملیں تواس کے لئے ضروری ہے کہ وہ ان میں مطابقت پیدا کرے۔ (الکفایۃ فی اصول الروایۃ باب 141)

ایسے موقع پر درست رویہ یہ نہیں ہے کہ احادیث کو فوراً متضاد قرار دے کر انہیں مستر دکر دیا جائے۔ صیحے رویہ یہ ہے کہ ایک طالب علم احادیث میں موافقت کے اسباب تلاش کرنے کی ہر ممکن کوشش کرے۔ عام طور پر اسی حدیث کی دیگر روایتوں کے مطالع سے ان میں موافقت پیدا ہو جاتی ہے۔ اکثر او قات ایسا بھی ہو تا ہے کہ قر آن وحدیث میں کوئی تضاد سرے سے ہو تا ہی نہیں ہے اور محض موقع محل یاسیاق وسباق کاعلم نہ ہونے کے باعث کسی کو بظاہر تضاد نظر آر ہاہو تا ہے۔

ایساراوی جو اکثر او قات شاذ احادیث بیان کر تاہو، اس کی دیگر روایات کو بھی قبول نہ کیا جائے گا۔ خطیب بغدادی نے اپنی کتاب الکفایة کے باب44کایہی موضوع رکھاہے اور اس ضمن میں بہت سے محدثین کی آراء نقل کی ہیں۔

سوالات اور اسائتمنٹ

شاذ حدیث سے کیامر ادہے؟ اسے کیوں مستر د کیاجا تاہے؟

# سبق 3: علم وعقل کے مسلمات کے خلاف حدیث

ر سول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی پوری دعوت علم وعقل کے مسلمات پر مبنی ہے۔ ایسا ممکن ہی نہیں ہے کہ حضور کوئی ایسی بات ار شاد فرمائیں جو علم وعقل کے مسلمہ اصولوں کے خلاف ہو۔

#### اس صورت حال کے بارے میں خطیب بغدادی لکھتے ہیں:

فان حبر الواحد فيها مقبول والعمل به واجب- ويكون ما ورد فيه شرعا لسائر المكلفين ان يعمل به- وذلك نحو ما ورد في الحدود والكفارات وهلال رمضان وشوال وأحكام الطلاق والعتاق والحج والزكاة والمواريث والبياعات والطهارة والصلاة وتحريم المحظورات- ولا يقبل حبر الواحد في منافاة حكم العقل وحكم القرآن الثابت المحكم والسنة المعلومة والفعل الجاري مجرى السنة كل دليل مقطوع به-

خبر واحد کے ذریعے پہنچنے والی الی احادیث ہوتی ہیں جن پر عمل کرنا واجب ہوتا ہے۔ یہ وہ احادیث ہیں جن میں شرعی احکام بیان کیے گئے ہوتے ہیں تاکہ ہر وہ شخص جو ان پر عمل کرنے کا مکلف ہے، وہ عمل کرے۔ اس قسم کی احادیث حدود، کفارے، رمضان و شوال کے چاند، طلاق، غلاموں کو آزاد کرنے، جج، زکوۃ، وراثت، تجارت، طہارت، نماز اور حرام کامول سے متعلق احکام پر مشتمل ہوتی ہیں۔ خبر واحد کو اس صورت میں قبول نہیں کیا جائے گا اگر وہ عقل عام، قرآن، سنت معلومہ کے فیصلوں اور امت میں جاری عمل کے منافی ہو اور کسی قطعی دلیل کے ذریعے اس خبر واحد کا ان کے خلاف ہونا ثابت ہو جائے۔ (الکفایة فی اصول الروایة باب 140)

#### جلال الدین سیوطی، جعلی احادیث کاذ کر کرتے ہوئے ابو بکر بن طیب کا قول نقل کرتے ہیں۔

أن من جملة دلائل الوضع أن يكون مخالفاً للعقل بحيث لا يقبل التأويل ، ويلتحق به ما يدفعه الحس والمشاهدة ، أو يكون منافياً لدلالة الكتاب القطعية أو السنة المتواترة أو الإجماع القطعي ، أما المعارضة مع إمكان الجمع فلا ، ومنها ما يصرح بتكذيب رواة جميع المتواتر ، أو يكون حبراً عن

أمر حسيم تتوفر الدواعي على نقله بمحضر الجمع ثم لا ينقله منهم إلا واحد ، ومنها الإفراط بالوعيد الشديد على الأمر الصغير ، أو الوعد العظيم على الفعل الحقير ، وهذا كثير في حديث القصاص-

حدیث کے جعلی ہونے کے دلائل میں سے یہ بات شامل ہے کہ یہ عقل کے اس طرح خلاف ہو کہ اس کی توجیہ ممکن ہی نہ ہو۔ اسی میں یہ بات بھی شامل ہے کہ حدیث میں کوئی الی بات کہی گئی ہو جو حس ومشاہدے کے خلاف ہو۔ اسی طرح حدیث اگر قر آن مجید کی قطعی دلالت یاست متواترہ یااجماع قطعی کے منافی ہو (تووہ بھی جعلی حدیث ہو گی۔) اگر تضاد کو دور کرنا ممکن ہو تو پھر ایبانہ ہو گا۔ (جعلی احادیث) میں سے بعض الی ہوتی ہیں جن کے حبوث ہونے کی گواہی تمام راوی تواتر سے دیتے ہیں۔ بعض الی ہوتی ہیں جن میں کوئی ایبا بہت عظیم واقعہ بیان کیا گیاہو تا ہے جسے کثیر تعداد میں لوگوں کو بیان کرناچا ہے لیکن اسے صرف ایک ہی شخص نقل کر رہا ہوتا ہے۔ بعض الی احادیث ہوتی ہیں جن میں چھوٹی سی نیکی پر الی احادیث ہوتی ہیں جن میں چھوٹی سی نملطی پر بہت بڑے عذاب کی وعید سنائی گئی ہوتی ہے یا چھوٹی سی نیکی پر الی احادیث الی ہی ہوا کرتی ہیں۔ بہت بڑے اجرکا وعدہ کیا گیا ہوتا ہے۔ قصے کہانیاں بیان کرنے والوں کی اکثر احادیث الیی ہی ہوا کرتی ہیں۔ (تدریب الراوی، موضوع حدیث کی بحث)

## امام سیوطی، محدث ابن جوزی کا قول نقل کرتے ہیں۔

إذا رأيت الحديث يباين المعقول أو يخالف المنقول أو يناقض الأصول فاعلم أنه موضوع -

اگر آپ کوئی الیی حدیث دیکھیں جو عقل کے خلاف ہو، یا (قر آن و حدیث کے ) نقل شدہ (احکام) کے خلاف ہو یا (دین کے ) اصولوں کے متضاد ہو تو جان کیجیے کہ یہ موضوع (جعلی) حدیث ہے۔ (تدریب الراوی، موضوع حدیث کی بحث)

اگر ہمیں کوئی ایسی حدیث ملے جو بظاہر علم وعقل کے مسلمہ اصولوں کے خلاف ہو تو پھر اس میں ان تینوں صور توں میں سے ایک ہی ممکن ہے۔

- حدیث کو کسی راوی نے صحیح طور پر بیان ہی نہیں کیا جس کی وجہ سے بات کچھ کی کچھ ہو گئی ہے۔ یا
- کسی راوی نے اس حدیث کو اپنی طرف سے وضع کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر دیا ہے۔ یا
  - عقلی بنیاد پر جو مقدمہ قائم کر لیا گیاہے، وہی درست نہیں ہے۔ موجو دہ دور میں یہی صورت زیادہ ترپائی جاتی ہے۔

بعض لوگ عقلی طور پر چند دلائل دے کر حدیث کو مستر دکرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ یہ ایک نہایت ہی نامعقول اور غیر علمی رویہ ہے۔ محض کسی ایک شخص کے کہہ دینے سے کوئی حدیث عقل کے خلاف نہیں ہو جایا کرتی۔ اس کے لئے یہ ضروری ہے کہ تمام انسان عقلی طور پر جس بات کو درست مانتے ہوں، حدیث اس کے خلاف نہ ہو۔ اس کی مثال سوائے چند ایک روایتوں کے پورے ذخیر ہ

احادیث میں نہیں ملتی۔ صحیح علمی رویہ یہ ہے کہ اسی حدیث کی دیگر روایات کو اکٹھا کر کے ان کا مطالعہ کیا جائے توبات پوری طرح سمجھ میں آ جاتی ہے۔

سوالات اور اسائتمنٹ

اگر کوئی حدیث بظاہر عقل کے خلاف معلوم ہو تواس ضمن میں کیا طرز عمل اختیار کرناچاہیے؟

# سبق 4: حدیث کاسیاق وسباق اور موقع محل

حدیث کواپنے سیاق وسباق میں سمجھناضر وری ہے۔ بعض او قات رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ایک تھم ایک مخصوص صور تحال میں جاری فرمایا ہو تا ہے۔ اس صور تحال سے عدم واقفیت کے باعث حدیث کو پڑھنے والا اس کا کچھ اور معنی مر اد لے لیتا ہے۔ اس صورت حال کے بارے میں خطیب بغدادی لکھتے ہیں:

ان قولين ظاهرهما التعارض ونفي أحدهما لموجب الآخر أن يحمل النفي والإثبات على ألهما في زمانين أو فريقين أو على شخصين أو على صفتين مختلفتين----- فيجب أن يكون المراد بهذا أو نحوه انه آمر للأمة بالصلاة في وقت وغير آمر لها بها في غيره وآمر لها بها إذا كانت متطهرة ولهيها إذا كانت محدثة وآمل لزيد بالحج إذا قدر وغير آمر إذا لم يقدر- فلا بد من حمل ما علم انه تكلم به من التعارض على بعض هذه الوجوه وليس يقع التعارض بين قوليه الأبان يقدر كونه آمر بالشيء وناهيا عنه لمن أمر به على وجه ما امره به وذلك احالة في وصفه----

حضور کے دوار شادات میں بظاہر ایسا تعارض پایا جاسکتا ہے کہ آپ نے کسی کو ایک کام سے منع فرمایا اور دو سرے کو اس کام کا حکم دیا۔ اس کی وجہ بہ ہو سکتی ہے کہ دونوں کا زمانہ، شخصیت یا صورت حال ایک دو سرے سے مختلف ہو۔۔۔۔ اس قسم کی مثالوں میں ایسا ممکن ہے کہ آپ نے ایک شخص کو نماز کے وقت نماز کا حکم دیا ہو اور دو سرے شخص کو ممنوعہ او قات میں نماز پڑھنے سے روکا ہو۔ یا پہلے شخص کو پاکیزگی کی حالت میں نماز پڑھنے کا حکم دیا ہو اور دو سرے کو ناپاکی کی حالت میں نماز پڑھنے کا حکم دیا ہو اور دو سرے کو ناپاکی کی حالت میں ایسا کرنے سے روکا ہو۔ اس طرح آپ نے مثلاً زید کو جج کا حکم اس وجہ سے دیا ہو کہ وہ جج کی استطاعت نہ رکھتا وہ جج کہ دو سرے شخص کو اس وجہ سے اس کا حکم نہ دیا ہو کہ وہ جج کی استطاعت نہ رکھتا ہو۔ اس سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ صورت حال کی وضاحت کے بعد آپ کے دوار شادات میں کوئی تعارض باتی رہتا ہی نہیں ہے۔ آپ نے ایک کام کا حکم ایک صورت حال میں دیا اور اس کام سے دو سری صور تحال میں منع فرمادیا۔ (الکفایہ باب 141)

سیاق وسباق کو متعین کرنے کا طریق کاریہ ہے کہ اس موضوع سے متعلق تمام احادیث کو اکٹھا کر کے دیکھا جائے۔ ایک حدیث میں جو واقعہ اجمالی طور پربیان ہو تاہے، اس کی تفصیل دو سرے طرق میں مل جاتی ہے۔ اس طریقے سے حدیث کا موقع و محل اور سیاق وسباق سمجھ میں آ جاتا ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- حدیث کو سمجھنے کے لئے اس کے سیاق وسباق کی کیا اہمیت ہے؟
- احادیث کوسیاق وسباق سے کاٹ کر سمجھنے کے کیانتائج ہوسکتے ہیں؟
  - احادیث کے سیاق وسباق کاعلم کس طرح ہو تاہے؟

# سبق 5: حدیث کو تمام متعلقہ آیات واحادیث کے ساتھ ملاکر سمجھنے کی اہمیت

بعض او قات ایساہو تاہے کہ راویوں نے حدیث کا صرف ایک حصہ بیان کیاہو تاہے جس کی وجہ سے اس حدیث کا صحیح مفہوم سمجھ میں نہیں آتا اور طالب علم اس معاملے میں غلطی کر بیٹھتا ہے۔ اگر اس حدیث سے متعلق دیگر احادیث کو اکٹھا کیا جائے اور ان سب کو قرآن مجید کی متعلقہ آیات کے ساتھ ملا کر سمجھنے کی کوشش کی جائے توطالب علم بالکل درست نتیجے پر پہنچ جاتا ہے۔

حدیث کے معاملے میں الیی مثالیں بہت ہی ہیں جن میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے کسی خاص معاملے میں کوئی حکم دیا۔
راوی نے اس معاملے کو توبیان نہیں کیا مگر وہ حکم بیان کر دیا۔ اس حکم کو، جو صرف اسی معاملے کے ساتھ خاص تھا، قیامت تک کے لئے عام کر دیا گیا۔ یہی وجہ ہے کہ حدیث کے تمام طرق اکٹھے کرنے چا ہییں تاکہ یہ معلوم ہو سکے کہ کوئی حکم کسی خاص صور تحال کے لئے ہم مسلمان پر اس کی پیروی ضروری ہے۔
ہے یا قیامت کے لئے ہم مسلمان پر اس کی پیروی ضروری ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

حدیث کواس موضوع سے متعلق تمام آیات واحادیث کے ساتھ ملاکر سمجھنے کی اہمیت بیان کیجیے۔

# سبق6: موضوع حدیث کی پہچان

ابن القیم سے سوال کیا گیا کہ کیاموضوع حدیث کو اس کی سند کی چھان بین کے بغیر پہچانا جا سکتا ہے؟ انہوں نے اس سوال کا جو اب اثبات میں دیتے ہوئے "المنار المنیف فی الصحیح و الضعیف" تصنیف کی۔ اس کتاب میں انہوں نے تفصیل سے موضوع احادیث کی خصوصیات کو بیان کیا ہے۔ یہاں ہم ان کی بیان کر دہ خصوصیات کا خلاصہ پیش کر رہے ہیں۔

## حدیث میں نامعقول سی بات بیان کی گئی ہو

حدیث میں ایسی نامعقول بات کہی گئی ہو جس کی مثال کسی صحیح حدیث میں نہ ملتی ہو۔ ایسی موضوع احادیث بکثرت ہیں۔ ان کی مثال بیہ ہے:

جس نے لاالہ الااللہ کہا۔ تواللہ اس کلمے سے ایک پر ندہ پیدا کرے گا جس کی ستر ہز ار زبانیں ہوں گی۔ ہر زبان پر ستر ہز ار بولیاں جاری ہوں گی جس نے لاالہ الااللہ کہا۔ تو اللہ اسے جنت میں ستر ہز ارشہر دیے جائیں گے۔ ہر شہر میں ستر ہز ار محل میں ستر ہز ار حوریں اس کی منتظر ہوں گی۔

اگر کسی جعلی حدیث میں ایسی بات کہی گئی ہو تو اس کے وضع کرنے والا یا تو کوئی احمق ترین شخص ہو گا یا پھر وہ اسلام دشمن ہو گا جورسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم کی شان میں کمی کے لئے آپ کی طرف ایساکلام منسوب کر رہاہو گا۔

### حدیث میں حسی مشاہدے کے خلاف بات کہی گئی ہو

اس کی مثال میہ حدیث ہے،" بینگن میں ہر بیاری سے شفاہے۔" یہ بات خلاف حقیقت ہے اور کسی احمق قسم کے عکیم (یا شاید بینگن کے کسی تاجر) نے اسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر دیا ہے۔ اسی طرح یہ حدیث بھی ہے کہ "جب کسی شخص کو بات کرتے وقت چھینک آجائے تو وہ سچاہو گا۔" اگر چہ بعض حضرات نے اس کی سند کو درست کہا ہے لیکن مشاہدے سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ گھڑی ہوئی حدیث ہے۔

اسی طرح ایک حدیث ہے کہ "دال کھایا کرو۔ یہ دل کو نرم کرتی ہے۔ ستر انبیاء نے اسے پاکیزہ قرار دیا ہے۔ " عبداللہ بن مبارک سے اس حدیث کے بارے میں کہا گیا، "یہ حدیث آپ کی طرف سے روایت کی جاتی ہے۔ " وہ فرمانے لگے، "کیا! کیا مجھ سے بھی اس حدیث کولوگ روایت کررہے ہیں؟"

## حدیث میں بیہو دہ سی بات بیان کی گئی ہو

مثال کے طور پریہ حدیث کہ "چاول اگر انسان ہو تا توبڑا ہی بر دبار ہو تا۔ جو اسے کھا تا ہے سیر ہو جا تا ہے۔" ایسی بیہودہ باتیں تو عام

معقول لوگ بھی نہیں کرتے کجاسیدالا نبیاء صلی اللہ علیہ وسلم ایسی بات کرتے۔

اسی طرح یہ حدیث ہے کہ "بادام دواہے اور پنیر بیاری ہے۔ جب یہ دونوں پیٹ میں جاتے ہیں توشفا بن جاتے ہیں۔" اللہ اس حدیث کوایجاد کرکے اسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے منسوب کرنے والے پر لعنت فرمائے۔

اسی طرح بیہ حدیث کہ "انگور کوروٹی کے ساتھ کھایا کرو۔" یا" مرغ کوبر ابھلانہ کہا کرو۔اگر انسان کو معلوم ہوتا کہ اس کی آواز میں کیاہے تواس کے پر اور گوشت دونوں خرید تا۔" یا" جس نے سفید مرغ پالا، شیطان اور جادواس کے قریب نہ پھٹکیں گے۔"

## حدیث میں ظلم یابرائی کی تلقین کی گئی ہو

الیی ہر حدیث جس میں دین سے تضاد پایا جاتا ہو، جس میں فساد، ظلم، بے کارباتوں کی دعوت دی گئی ہویاحق کی برائی یاباطل کی تعریف کی گئی ہو،اس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم بری ہیں۔

اس میں وہ احادیث شامل ہیں جن میں محمہ یا احمد نام رکھنے والے کو اس کے اعمال سے قطع نظر جہنم سے نجات کی بشارت دی گئی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے دین سے ہمیں معلوم ہے کہ نجات کا تعلق ایمان اور عمل سے ہے نہ کے نام سے۔ اس میں وہ احادیث بھی شامل ہیں جن میں کسی چھوٹی سی نیکی پر جہنم سے نجات کی خبر دی گئی ہو۔

## حدیث میں کوئی حکم دیا گیاہواور تمام صحابہ کرام کا عمل اس کے خلاف ہو

رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم نے کوئی ایسا تھم دیا ہوجس پر عمل کرنا تمام صحابہ کے لئے لازم ہو۔ اس کے بعدیہ ممکن نہیں ہے کہ ان سب کے سب نے اس تھم کوچھپالیا ہو اور اس پر عمل نہ کیا ہو۔ ایسی احادیث جھوٹ کی بدترین شکل ہوا کرتی ہیں کیونکہ صحابہ کرام رضی الله عنہم سب کے سب عادل تھے۔ اس کی مثال وہ حدیث ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم نے ججۃ الوداع سے واپسی پر تمام صحابہ کو اکٹھا کر کے سیدنا علی رضی الله عنہ سے متعلق فرمایا، "یہ میر ابھائی ہے اور میں ان کے بارے میں وصیت کر رہا ہوں۔ میرے بعد یہی خلیفہ ہوگا۔ اس کی بات سننا اور اس کی اطاعت کرنا۔ " اسی طرح وہ حدیث کہ سیدنا علی رضی اللہ عنہ کے لئے سورج کو پلیٹا دیا گیاتھا۔

(ظاہر ہے کہ اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کوسید ناعلی رضی اللہ عنہ کے حق میں وصیت کرنا تھی تواس کا بہترین موقع ججۃ الو داع تھا۔) اسی طرح سورج اگر پلٹا ہو تا توبیہ ایساواقعہ تھا کہ جس کی خبر ہر ہر شخص کو دینا چاہیے تھی مگر سوائے سیدہ اساء بنت عمیس رضی اللہ عنہا کے اور کسی کو اس واقعے کاعلم نہیں ہے۔

### حدیث میں کوئی باطل بات کہی گئی ہو

اس کی مثال سے حدیث ہے کہ" آسان پر جو کہکشاں د کھائی دیتی ہے وہ عرش کے بنچے موجو د ایک سانپ کی پھنکار سے بنتی ہے۔" یا"جب اللہ تعالی ناراض ہو تاہے تووحی کو فارسی زبان میں نازل کر دیتاہے اور جب خوش ہو تاہے تو عربی میں وحی نازل کر تاہے۔"

#### حدیث کلام انبیاء کے مشابہ نہ ہو

اس کی مثال میہ حدیث ہے کہ " تین چیزوں کو دیکھنے سے بینائی میں اضافہ ہو تا ہے۔ سبز ہ، بہتا پانی اور خوبصورت چبرہ۔" الی احادیث بعض اسلام دشمنوں کی ایجاد ہیں۔

## کسی متعین تاریخ یامہینے کے بارے میں کوئی عجیب وغریب بات بیان کی گئی ہو

اس کی مثال میہ ہے کہ "اگر چاند کو محرم میں گر ہن گئے تو قیمتیں بڑھیں گی، جنگ ہو گی اور سلطنت پر قبضہ ہو گا۔اگر صفر میں گئے تواپیا ایساہو گاوغیرہ وغیرہ۔" اس ضمن میں بیان کی جانے والی تمام احادیث جھوٹ ہیں۔ (غالباً بیہ کسی نجو می ٹائپ شخص کی ایجاد کر دہ ہوں گی۔)

#### حدیث اطباء کے کلام سے مشابہ ہو

جیسے "ہریسہ سے کمر مضبوط ہوتی ہے۔" یا"مجھلی کھانے سے جسم کمزور ہوتا ہے۔" یا" نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے کسی شخص نے کم اولاد ہونے کی شکایت کی تو آپ نے اسے انڈے اور پیاز کھانے کامشورہ دیا۔" یا بیہ حدیث کہ "مومن میٹھا ہوتا ہے اور حلوہ پہند کرتا ہے۔"

(اس ضمن میں زیادہ تر احادیث وہ ہوتی ہیں جو لو گول نے اپنی پراڈ کٹس کی سیل بڑھانے کے لئے ایجاد کیں۔ہمارے آج کل کے بہت سے حکیم اپنے نسخوں کو طب نبوی بتاکر ان کی مار کیٹنگ کرتے پھرتے ہیں۔)

## حدیث میں عقل کی تخلیق سے متعلق عجیب وغریب بات ہو

اس کی مثال میہ حدیث ہے کہ "جب اللہ نے عقل کو پیدا کیا تواسے آگے بڑھنے کا حکم دیا۔ وہ آگے آئی تواسے پیچھے جانے کا حکم دیا۔ جب وہ تیچھے چلی گئی تو فرمایا، "میرے نزدیک تم سے زیادہ کوئی چیز قابل عزت نہیں ہے۔" اسی طرح" ہر چیز کی کان ہوتی ہے اور تقوی کی کان عار فین کے دل ہیں۔"

#### سيدنا خضرعليه السلام سيمتعلق احاديث

سید نا خضر علیہ الصلوۃ والسلام اور ان کی طویل عمر سے متعلق تمام کی تمام احادیث جعلی ہیں۔ ان میں سے ایک بھی درست نہیں ہے۔ مثال کے طور پر "رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے مسجد میں خضر علیہ السلام سے ملا قات فرمائی۔" یا" خضر اور الیاس علیہاالسلام ہر سال ملا قات کرتے ہیں۔" یا" عرفہ کے دن جبریل،میکائیل اور خضر اکٹھے ہوتے ہیں۔" (صوفیاء کے ایک طبقے کوسید ناخصر علیہ الصلوۃ والسلام سے بہت دلچیپی رہی ہے۔ انہوں نے یہ احادیث ایجاد کر کے پہلے تو انہیں ہمیشہ کی عمر عطاکی اور اس کے بعد ان سے ملا قات کرنے کے لئے عجیب وغریب چلے اور ریاضتیں ایجاد کیں۔ ان سب ہتھکنڈوں کا مقصد لوگوں کو اپنانفسیاتی غلام بناناتھا۔ ان ڈرامے بازیوں کی تفصیل کے لئے میری کتاب "مسلم دنیامیں ذہنی وجسمانی غلامی" دیکھیے۔)

## حدیث میں واضح شواہد کے خلاف کوئی بات ہو

اس کی مثال عوج بن عنق (قدیم دور کاایک شخص) کے بارے میں حدیث ہے کہ وہ تین ہزار گزلمباتھا (اور وہ ہاتھ بڑھا کر سورج کی گرمی سے گوشت بھون لیا کرتا تھا۔) اس طرح ایک اور حدیث ہے کہ "زمین ایک چٹان پر کھڑی ہے، یہ چٹان ایک بیل کے سینگ پر قائم ہے۔ جب یہ بیل سر ہلا تاہے توزلزلہ آتا ہے۔"

#### حدیث قرآن کے صریحاخلاف ہو

اس کی مثال وہ حدیث ہے جس میں دنیا کی عمر بتائی گئی ہے، "دنیا کی عمر ستر ہز اربر س ہے اور ہم آخری برس میں ہیں۔" قر آن مجید سے واضح ہے کہ قیامت کاعلم کسی کو نہیں دیا گیا۔

### حدیث میں مخصوص ایام کی خاص نمازوں کاذ کر ہو

بعض لو گوں نے مخصوص ایام جیسے جنگ احد کے دن، اتوار کی رات، پیر کے دن غرض ہر موقع کے لئے ایک مخصوص نماز سے متعلق حدیث وضع کر دی۔ اسی طرح رجب کے پہلے جمعے کی خاص نماز سے متعلق حدیث ہے۔ یہی معاملہ شعبان کی پندر ہر ویں رات (شب برات) کے خاص نوافل کا ہے۔

### حدیث میں گھٹیاز بان استعال کی گئی ہو

حدیث کے الفاظ کا گھٹیا اور بازاری پن بیہ ظاہر کر دیتا ہے کہ بیہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے الفاظ نہیں ہو سکتے۔ جیسے یہ حدیث کہ "چار، چار سے سیر نہیں ہوتے: عورت مر دسے، زمین بارش سے، آنکھ دیکھنے سے اور کان سننے سے۔"

## حدیث میں کسی خاص گروہ کی برائی بیان کی گئی ہو

اس کی مثال وہ احادیث ہیں جن میں اہل سوڈان کی برائی بیان کی گئی ہے۔ اسی طرح تر کوں، محتثین اور غلاموں کی برائی سے متعلق تمام احادیث جعلی ہیں۔

## حدیث میں معروف تاریخی حقائق کے خلاف بات بیان کی گئی ہو

اس کی مثال وہ معاہدہ ہے جو خیبر کے یہودیوں نے اس دعوے کے ساتھ پیش کیا کہ یہ معاہدہ ہم سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے کیا تھا۔ غور کرنے پر معلوم ہوا کہ یہ معاہدہ جعلی تھا کیونکہ اس پر سیدناسعد بن معاذر ضی اللہ عنہ کے دستخط بطور گواہ موجو د تھے جو

جنگ خیبر سے دوسال پہلے جنگ خندق میں شہید ہو چکے تھے۔ اس معاہدے میں بیہ کھا ہوا تھا کہ اسے تحریر کرنے والے سیدنا معاویہ رضی اللّٰہ عنہ ہیں جو جنگ خیبر کے ایک سال بعد ایمان لائے۔

### حدیث میں خاص سور توں کی تلاوت کے فضائل بیان کئے گئے ہوں

خاص خاص سور توں کے فضائل سے متعلق احادیث بھی موضوع ہوا کرتی ہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ ایک دور میں بعض حضرات جیسے نوح بن ابراہیم نے یہ حدیثیں لوگوں کو قر آن کی طرف راغب کرنے کے لئے گھڑی تھیں اور بعد میں اس کااعتراف بھی کرلیا تھا۔

#### حدیث میں مخصوص صحابہ اور علماء کے فضائل بیان کئے گئے ہوں

اہل سنت کے بہت سے جاہل افراد نے سیدنا ابو بکر، عمر، عثان اور معاویہ رضی اللہ عنہم کے فضائل سے متعلق احادیث گھڑ کر پھیلائی ہیں۔ انہوں نے یہ معاملہ اہل تشیع کے ان افراد کے جواب میں کیا جو سیدنا علی اور اہل بیت رضی اللہ عنہم کے فضائل میں احادیث گھڑ ا کرتے ہے۔ اسی طرح انہوں نے سیدنا معاویہ اور عمر و بن عاص رضی اللہ عنہما کی مذمت میں احادیث ایجاد کیں۔ امام ابو حنیفہ اور شافعی رحمۃ اللہ علیہا کے فضائل میں ان کے مقلدین نے احادیث وضع کیں۔ بعض لوگوں نے بنو امیہ کی مذمت اور بنو عباس کے باد شاہوں کی تعریف میں احادیث ایجاد کیں۔ بعض احادیث میں تو بنو عباس کے بیج بیج کو جہنم سے مشنی قرار دے دیا گیا۔ اسی طرح بغداد، دجلہ، بھرہ، کوفہ، مرو، قزوین، عسقلان، اسکندریہ، نصیبن اور انطاکیہ کے رہنے والوں نے بھی اپنے اپنے شہر کی فضیلت میں حدیثیں ایجاد کیں۔ ایک بخال ماحادیث جعلی ہیں۔

سوالات اور اسائنمنٹ

موضوع احادیث کی علامات بیان سیجیے۔

والحمد لله رب العالمين والصلوة السلام على رسوله محمد وآله وصحبه أجمعين

# مصادر اور مراجع

- القرآن الكريم.
- تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ــ نشر دار الكتاب العربي ــ بيروت .
- تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي للسيوطي ، تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف \_ الطبعة الثانيـة سـنة 1385هـ .
  - التقريب للنووي مع شرحه التدريب ، تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف ــ الطبعة الثانية سنة 1385هـ .
    - الرسالة للشافعي ، تحقيق أحمد محمد شاكر .
- الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة المشرفة للكتاني \_ تحقيق الشيخ محمد المنتصر الكتاني \_ نــشر دار الفكر.
  - سنن الترمذي مع شرحه تحفة الأحوذي \_ الطبعة المصرية \_ نشر محمد عبدالمحسن الكتبي .
    - سنن أبي داود \_ طبع الهند على الحجر .
  - سنن ابن ماجه ترتيب وتحقق محمد فؤاد عبدالباقي ــ طبع عيسي البابي الحلبي وشركاه سنة 1372هــ .
    - سنن الدارقطني ، تصحيح وتحقيق ونشر السيد عبدالله هاشم اليماني المدني .
      - شرح ألفية العراقي له \_\_ طبع المغرب .
- صحيح البخاري مع شرحه فتح الباري \_ تحقيق الشيخ عبدالعزيز بن باز \_ المطبعة السلفية بالقاهرة سنة 1380هـ.
  - صحيح البخاري المتن فقط . طبعة بولاق سنة 1296هـ. .
  - صحيح مسلم مع شرح النووي ــ الطبعة الأولي ــ المطبعة المصرية بالأزهر سنة 1347هـ. .
- علوم الحديث لابن الصلاح \_ تحقيق الدكتور نور الدين عنتر \_ نشر المكتبة العلمية بالمدينة المنــورة ســـنة 1386هـــ.
- فتح المغيث شرح ألفية الحديث للسخاوي \_ تحقيق عبدالرحمن محمد عثمان ، نشر المكتبة السلفية بالمدينــة المنورة .
  - القاموس المحيط للفيروز آبادي طبع المطبعة الميمنية بمصر .
  - الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي \_ طبع دائرة المعارف العثمانية بالهند سنة 1357هـ..
    - المتفق والمفترق للخطيب البغدادي \_ مخطوط .
    - المستدرك على الصحيحين للحاكم النيسابوري \_ نشر مكتبة النصر الحديثة بالرياض .

- معرفة علوم الحديث للحاكم النيسابوري \_ نشر الدكتور السيد معظم حسين طبع دائرة المعارف العثمانية
- معالم السن للخطابي \_ تحقيق أحمد محمد شاكر ومحمد حامد الفقي \_ مطبعة أنصار السنة المحمدية سينة 1367هـ.
- ميزان الاعتدال في نقد الرجال للذهبي \_ تحقيق على محمد البجاوي \_ طبع عيسى البابي الحلبي سنة 1382هـ .
  - موطأ مالك تصحيح وتعليق محمد فؤاد عبدالباقي \_ طبع عيسي البابي الحلبي وشركاه سنة 1370هـ .
    - نزهة النظر شرح نخبة الفكر للحافظ ابن حجر ــ نشر المكتبة العلمية بالمدنية المنورة.
    - نخبة الفكر مع شرحها نزهة النظر للحافظ ابن حجر \_ نشر المكتبة العملية بالمدينة المدينة المنورة

مصنف کی دیگر تحریروں کے لئے وزٹ کیجیے: <u>www.mubashirnazir.org</u>

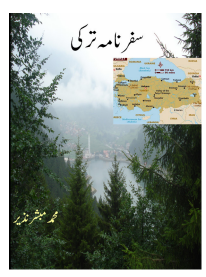


Personality Development Program

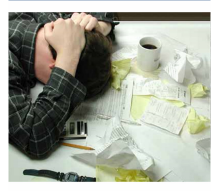


Muhammad Mubashir Nazir





# مایوسی سے نجات کیسے؟

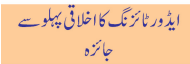


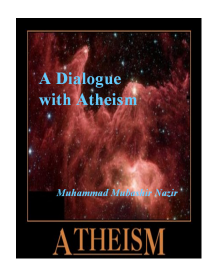
محمد مبشر نذير

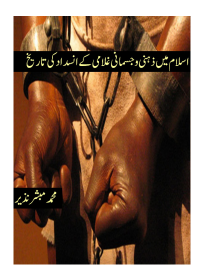






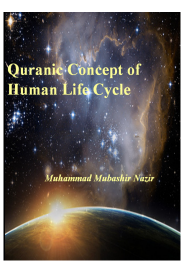


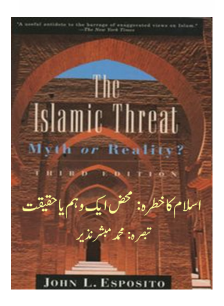


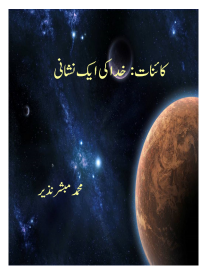


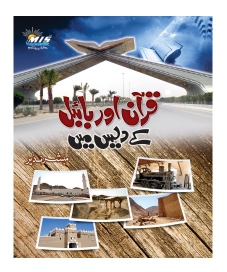


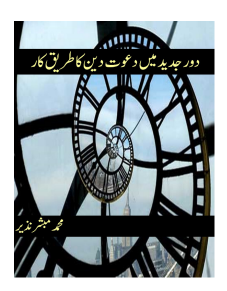














# **Empirical Evidence of God's Accountability**

Muhammad Mubashir Nazir



